J’ UNIVERSITE DE STRASBOURG

ECOLE DOCTORALE DE THEOLOGIE ET DE SCIENCES
RELIGIEUSES

Faculté de Théologie Catholique

THESE présentée par :

Don-Jean BELAMBO BEDJI

soutenue le 20 septembre 2013

pour obtenir le grade de Docteur de I'université de Strasbourg
Discipline/ Spécialité : Théologie catholique

LA RECEPTION DE LA THEORIE DE L’'EVOLUTION
DANS LA THEOLOGIE CATHOLIQUE DU XX® SIECLE

Positions du Magistere et contributions des théologiens
Gustave Martelet, Jean-Michel Maldamé et Jacques Arnould

THESE dirigée par :
M. KNAEBEL Simon, Professeur a I'Université de Strasbourg
RAPPORTEURS :

- M. EUVE Francois, Professeur aux Facultés jésuites de Paris (Centre Sévres)
- M. MAGNIN Thierry, Professeur a I'Université catholique de Lyon

AUTRES MEMBRES DU JURY :

- M. LEHMKUI—!LER Karsten, Professeur a I'Université de Strasbourg
- M. MALDAME Jean-Michel, Professeur émérite a la Faculté catholique de Toulouse



Remerciements

Nous présentons les résultats de nos recherches doctorales en dogmatique de la
création. Elles portent sur la réception du paradigme de 1’évolution dans la théologie
catholique du vingtieme siécle.

La conduite de recherche et 1’¢élaboration de ce travail n’auraient pas eu lieu sans la
conjugaison de tant d’efforts et de solidarités. C’est ici I’occasion de redire notre profonde
gratitude a tous ceux qui, de quelque maniere, ont contribué a la réalisation de ce travail.
Nous aurions souhaité les mentionner tous, mais une pareille démarche court le risque d’en
oublier d’autres. Aussi nous contentons-nous de redire a toutes et & tous notre amitié et notre
profonde gratitude.

Nous voudrions dédier ce travail a nos parents Cyrille Belambo et Thérése Ndongo
qui, en me donnant la vie, m’inscrivaient dans une généalogic et m’entrainaient déja a la
grande question de la genése de toutes les genéses. Ce travail, nous le dédions également a
nos fréres et soeurs, a nos oncles et tantes, a nos cousins et cousines, & nos neveux et niéces,
dont le soutien moral et affectif reste indéfectible. Que chacun voie en ce travail le
couronnement de ses efforts.

Qu’il nous soit permis de remercier Monseigneur Stanislas Lukumwena, ancien
évéque du diocése de Kole, qui nous a encouragés a franchir une nouvelle étape dans notre
formation intellectuelle et universitaire. Notre reconnaissance va également a I’endroit de
Monseigneur Jean-Pierre Grallet, archevéque du diocése de Strasbourg, qui nous a accueillis
en insertion pastorale dans les paroisses Saint-Martin et Saint Frangois d’Assise constituées,
il y a peu, en communauté des paroisses Jean Baptiste d’Unterlinden, a Colmar.

Nous voudrions réserver ici une pensée particuliére a monsieur le chanoine Thomas
Brunagel, curé de cette communauté des paroisses. Il a été pour nous un frére dans le
sacerdoce et en humanité. A travers lui, nous exprimons toute notre reconnaissance aux
paroissiennes et paroissiens de Saint-Martin et de Saint Frangois d’Assise qui n’ont méme
pas besoin que leurs noms soient mentionnés ici. Nous leur redisons un cordial merci pour
leur accueil, leur soutien et leur amitié.

Qu’aurait été ce travail sans la contribution de monsieur le professeur Simon
Knaebel ? Nous le remercions dignement de sa bienveillance et de ses précieux conseils.

Enfin, a tous les membres du jury de cette these, a tous ceux et celles que nous
n’avons pas nommeés, nous leur exprimons notre reconnaissance. Ce travail, nous nous en

2



doutons, sera d’une grande utilité a tous les chrétiens qui cherchent a rendre compte de leur

foi et de ’action de Dieu dans le monde.



~ Don-Jean BELAMBO BEDJI

UNIVERSITE DE STRASBOURG

=

La réception de la théorie de I’évolution dans
la théologie catholique du XXe siécle.

Positions du Magistére et contributions des
théologiens Gustave Martelet, Jean-Michel
Maldamé et Jacques Arnould

Résume :

Le Magistére catholique a accueilli la théorie de 1’évolution et a reconnu sa valeur.
L’encyclique Humani Generis en constitue le moment-clé. Mais le Magistere ne va pas loin.
Il refuse de sacrifier les points forts de I’anthropologie chrétienne traditionnelle sur I’autel
de I’évolution. Il insiste sur la création directe de I’dme humaine par Dieu. Quelques
théologiens catholiques, comme G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould, voient la
nécessité d’articuler les discours théologiques et les acquis de la théorie de 1’évolution, ou la
conceptualité de I’émergence est dominante ; une démarche qui repose sur I’idée que si Dieu
est unique, la vérité de sa révélation ne saurait s’opposer a la vérité manifestée par le monde.

Ce travail veut cerner les prises de position du Magistére, de Pie XII a Jean-Paul IlI. Il se
propose aussi d’explorer les apports des trois théologiens dans le travail
d’approfondissement de la théologie de la création, de montrer comment leurs réflexions
contribuent a I’intelligence de la spécificité humaine et de I’action de Dieu dans la création.
Les acquis scientifiques contribuent au progrés de notre connaissance de I'univers et de
I’homme. Il en va de la compréhension de 1’action de Dieu dans le monde. Celle-ci cesse de
se penser a partir des schemes mécaniques ou le Créateur apparait comme un ingénieur
cosmique ; elle se dit en termes d’accompagnement des possibles inscrits dans I’intime de
I’étre.

Le moins que nous puissions dire est que la Bible s’intéresse moins au passé de I’humain
qu’a son origine. Selon la Bible, étre humain, c’est répondre a I’appel de Dieu et appel de
I’humanité en termes de responsabilité. C’est cela étre a [ image de Dieu.

Mots-clés en francais :

aléatoire, accompagnement, acte au présent, ame, amour, appel, autonomie, basar (chair),
commencement, contingence, corps, création, création par évolution, destin, don, élection,
conceptualité de 1’émergence, espace des possibles, événement, événement fondateur,
évolution, finalité, hasard, homme-humain, hominisation, humanisation, image, intégration,
leb/ceeur, nature, nephesh, origine, paradigme, plénitude, possible et possibilite, relation,
ressemblance, rdah, sélection naturelle, suscitation, symbolique du jeu, théorie de
I’évolution, vocation.



English title :

The reception of the theory of evolution by 20™ century catholic theology. Positions of
the Magisterium and contributions by the theologians Gustave Martelet, Jean-Michel
Maldamé and Jacques Arnould.

Abstract :

The Catholic Magisterium welcomed the theory of evolution and recognizes its value. The
encyclical Humani Generis constitutes its key moment. However, the Magisterium went no
further. It declined to sacrifice the cornerstone of traditional Christian anthropology on the
altar of evolutionary theory. It insists on the direct creation of the human soul par God. A
few theologians like G. Martelet, J.-M. Maldamé and J. Arnould, saw the need to articulate
this theological discourse and the advances of evolutionary theory, where the conceptuality
of emergence dominates; an approach that is based on the idea that if God is unique then the
truth of is revelation would by no means oppose to the truth showed by the world.

The present study attempts to grasp the stance taken by the Magisterium, from Pius XII to
John-Paul II. It explores the contribution of the three mentioned theologians to a deeper
reflection on the theology of creation, on how their work has contributed to the
understanding of the human identity and God’s action within creation. The scientific
knowledge contributes to the improvement of our awareness of the Universe and mankind.
Indeed, the understanding of God’s action in the world is at stake. It is not considered
according to mechanical patterns where the Creator is described as a cosmic engineer. It is
more represented in terms of support and arousing of the potential within the innermost
being.

The least we can say is that the Bible is not as interested about the past of mankind but
rather about its origin. According to the Bible, answering the call of God and the one of
mankind in terms of responsibility defines what being human is. That is what being in the

image of God.

Key words :

Random, accompaniment, present act, soul, call, autonomy, basar (flesh), beginning,
contingency, body, creation, creation by evolution, destiny, gift, election, conceptuality of
the emergence, realm of possibility, event, founding event, evolution, finality, chance, man —
human, hominization, humanization, heart, image, integration, nature, nephesh, origin,
paradigm, plenitude, possible and possibility, relation, resemblance, rGah, natural selection,
creation, symbolic of play, theory of evolution, vocation.



Sigles et abréviations

-ASS : Acta Apostolicae Sedis

- BLE : Bulletin de littérature ecclésiastique

- SC : la collection Sources chrétiennes

- CNRS : Centre national de la recherche scientifique

- DBS : Dictionnaire biblique de spiritualité

- DCT : Dictionnaire critique de théologie

- DDB : Desclée de Brouwer

- dir. : directeur ou sous la direction de

- DV : Dei Verbum (la Constitution dogmatique sur la Révélation divine)
- et alii : et les autres ou et collaborateurs

- GS : Gaudium et spes (la Constitution pastorale sur [’Eglise dans le monde de ce temps)
- La DC : La Documentation catholique

- NDT : Nouveau dictionnaire de théologie

- NRT : Nouvelle revue théologique

- PUF : Presses universitaires de France

- RSR : Recherches des sciences religieuses

- RT : Revue thomiste

- SCG : la Somme contre les Gentils

- ST : la Somme théologique

- trad. fse : traduction francaise

- VTCP : Vocabulaire technique et critique de la philosophie



Table des matieres

(RS LT o [ L AT L £ TR 2
RESUIMIE . ..ottt ettt ettt ettt ettt et e sttt e e sase et e e s b b et e e sasee et e aasae et e ssae et e nns et e e nasbe et e naaneeeenaaraeeensnrenens 4
[ T 1 I L1 =PSSOSR 5
AN 1Y = (o1 TP 5
SIGIES BT ADFEVIALIONS ......vieiitc bbb 6
B I o] (00 (1ol 1 g T A =] =TT URRRRTRORRRRRURRRR 7
T A 0T 1163 1o ] o TR TTRRTTRRR 11

PREMIERE PARTIE: LA THEORIE DE L’EVOLUTION, SON ACCUEIL DANS LE

MILIEU SCIENTIQUE ET ECCLESIASTIQUE ..ot 27
Chapitre 1 : Apercu historique du paradigme scientifique de I’évolution ..................cccceverrnnnnn. 31
1.1. Charles Darwin et I'origine du Vivant............ooooooiiooo 33
1.1.1. La conception darwinienne de 1’0rigine des ESPECES........crvirverrerierieiirienisienesiesreseeseeeeeeesiens 33
1.1.2. L’origine de I’homme et sa place dans 1a NAtUIE ..........cceeveiiiiiiiiiiieiie e 37
1.2. Les développements de la théorie de I'évolution depuis Darwin.............cccccceevvinnnee. 39
1.2.1. L& NEO-UANWINISITIE ...ttt bbbt b et b ettt b ettt n et e et 39
1.2.2. Lath@orie SYNTNELIGUE .......ccviiiii ettt st s be s ta et sreereene 40
1.2.3. La théorie des €quilibres PONCIUBS .........covviiiiiii i st 41
1.2.4. La théorie de I’évolution NEULIAlISTE ........eiiveeiiieeiieeesee e sie e st e se e s e e st e e sre e e staeesee e s nrneesaree e 43
1.3. Des coNSIAErations CrLIQUES.......uuuiiiieeeieeeeiiiee e e et e s e e e e et e e e e e e e e ae e e e e e 43
1.3.1. LeS POINtS A& ISCUSSIONS. ......cuiiuieriitiiieitesteeiteste e e stesteeseeste e e e stestaestesteeseesbesraestestaesesreaseesrens 43
1.3.2. Le statut épistémologique de la théorie de I’évolution..........cccocuverieriieiien i 48
Chapitre 2 : Positions du Magistére face a la théorie de I’évolution...................cocovverereiiinnnnn. 54
2.1. La période d’avant HUM@aNi GENEIIS .......iiiiiiiiiieiiiiiee e e ee et s s e e e e e eeaaea s e e e e e aaeennne 55
2.2. De I'encyclique Humani Generis de Pie Xl & Paul VI ...........ccocviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniinnnnns 58
2.2.1. La contribution d’Humani Generis & propos de 1’évolution et de I’origine de I’homme......... 58
i. Le contexte de I'écriture de I'Encyclique Humani GEneris .............ccooeiiin viiiiiiiiiinne. 57
ii. Le propos d'Humani Generis sur la question de I'évolution ...............ccoooiiiiiiiiiiniiinnnn. 61
2.2.2. La position d8 PaAUI W .......coi ittt sttt 67
2.3. Evolution de la question avec Jean-Paul Il .................uuiuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiies 68
2.3.1. L’Eglise et la théorie de 1’évolution selon Jean-Paul 1l............cccoovvviiiiieiineii e, 69
3.3.2. Le statut de la théorie de I’évolution d’apres Jean-Paul 1l ... 72
Chapitre 3 : Les théses de G. Martelet, de J.-M. Maldamé et de J. Arnould.............cccceeverennnen. 80
3.1. Des principes herméneutiques pour comprendre [e vivant ...........ccccoovveiiieieneneienennns 81
3.1.1. Penser le hasard d’apres J.-M. Maldamé............cooiriiiiiiiiie s 81
IR = (] (1 SRS 82
T I (< 1 ) 1 (SR 84
ii.a. Le probable comme structure intime de [a réalité .............cooovveiieieneieeeeee e 85
ii.b. Le possible et 1a POSSIDIITE ..........covoiiiiieie e 87



LI = T ot g1 [ =TT -SSR 88

3.1.2. Penser le hasard d’aprés J. Arnould ..........ccocviiiiiiiiic i 90
i. Des remarques PreliMINAITES ..........oiiiiiiiiiee et 91
ii. La contingence comme 1’identité fonciere du VIVant ... 93
iii. Le hasard et la sélection naturelle dans la compréhension du vivant..............ccoccevvevveieie i, 96
3.2. La postulation du sens dans la nature : entre le hasard et la finalité.................c.......... 100
3.2.1. La finalité dans 18 NALUIE ..........cviiiiiiiiete e 100
3.2.2. A propos du principe cosmologique anthropigqUE..........cccvevereiiiereie e 104
3.3. Le statut de I’homme dans IUNIVETS .........cccccveeiiiiiiii et 108
3.3.1. L’homme, Un €tre COSTMIQUE .....veuverreereiririeeresresseesresseesesresseessesneeseesnessessresseesnesreesnssnesseesnenes 108
3.3.2. L’avénement de ’homme cOmMme EMEIrZENCE..........ccvveriieriereerieerieesieesieesiee s sre e nneens 112
i. La conceptualité de I’émergence selon G. Martelet ...........cccovieiiiiiiiiiiienics e 113
ii. La conceptualité de ’émergence et ses enjeux selon J.-M. Maldamé...............ccoverieiiennenne 117
3.4. Le propre de 'homme dans la conceptualité de 'émergence ..........ccccecevveveivcnenenn, 121
3.4.1. Le propre de ’homme selon G. Martelet ..........ccoocveiieiieiiiiie i 121
3.4.2. La spécificité de I’homme selon J.-M. Maldame ............ccccooeiiiiiiiiniininnese e 124
3.4.3. La spécificité de I’homme d’aprés J. ATnould...........ceovririininiieniniee e 128
(O] 0] 11 ] o] o PSP 131

CREATION ...ttt bbb bbb bbb bbbt b bbb 135

Chapitre 4 : Comment la Bible dit 1a Création .............c.cccociiiiiiiiicii e 138
4.1. De la foi en Dieu présent dans I'histoire a la foi en Dieu Créateur ................cccvvvnnes 139
4.1.1. La création dans la perspective poSt-eX0dale ...........cceiieriiiinieineinee s 139
4.1.2. La foi en la création dans la perspective de I’Exil : le cas du Deutéro-lsaie..............c.cocu.. 142
i. L’expérience de I’Exil comme moment fondateur de 1a foi..........cccocceviiiiiiiiniiiiiiceee 143
ii. La particularité du DEULEIO-ISATE. ........ciueiiueirieieie et 144
4.2. La création d’aprés Gn 1-2 : récits d’origine absolue de la vie............c.ccccvvviiiienns 147
4.2.1. Deux récits notoirement différents sur I’origine ou le commencement ?............ccccevevvenennne 147
4.2.2. Dieu créa. La création, acte de séparation et d’organisation ...........c.ceceeeereeneieseneserenienns 149
4.2.3. Dieu crée les choses en collaborant avec la nature en devenir...........cccocevveiieineniscienienn 153
4.2.4. Quand Israél dit Elohim bara, il s’attend a un événement exceptionnel que Dieu seul peut
TBANISEY ...ttt bbb bR R R bbb 156

4.3. La création dans Job et dans le Deuxiéme livre des Maccabées : I'incognoscibilité et

lirréprésentatibilité de 'acte Créateur...........ccccoci i 159
4.3.1. Job 38-42 et la question de la finitude humaine devant le mystere de ’ceuvre de Dieu ....... 159
4.3.2. Le Deuxiéme livre des Maccabées (2 M 7, 22-28) : I’irreprésentabilité de 1’acte créateur

LA T L= R 162
4.4, La création dans 1€ NOUVEAU TESLAMENT ......ccveeveveeiieieseiee et e seee s st e sereesseeesreesereeesereesas 166
4.4.1. Le Christ, CENIIE 08 12 CrEALION ... .eiieeee et eee ettt e ettt e st e st e st e st e s ereeesreesereeesreesa 166
4.4.2. La mort et la résurrection du Christ, deux éléments qui nourrissent la foi en la création ..... 168
4.5. Les constantes de la confession de foi €n 1a FESUITECLION .........oocveeevvieiiii e 170
4.5.1. Des récits de nature plutot descriptive qu’esSentialiste ..........cocvvvererieiiininiienisiese e 170
4.5.2. Des récits nés du souci de I’homme dans SON EXISLENCE........ccvvrveiiireeiiiiiiiiiiieee e eeirreeeeee e 172



Chapitre 5 : Esquisse d’une théologie de I’action de Dieu dans la création ................................. 177

5.1. Des themes-cadres pour penser la théologie de la création...........cc.cccceevvivveveiicnennnn, 178
5.1.1. Penser la création COMIME GOMN ........cveiiiieeeieieierieee e e et e e re e sre st ee e eneene e 178
5.1.2. Penser la création COMME FEIALION. ........ccccuiiiiriiieieere e 181
i. La création comme relation d’aprés J.-M. Maldamé.............ccccoeviiiiiiiicic e 181
ii. La création comme relation selon J. ArNOUI..........ccoiveiiiiiii i 183
5.1.3. Penser la création comme un acte de DieU au PréSENt.........ccuorereeirieirierinieisenesesese s 186
i. La pertinence théologique de la notion d’€VENemEeNnt............ceevverieiiiiiieiiie e 187
ii. La création, un acte de DIeU QU PrESENL.........oiiierieieieiee e sie e e et neeneenas 189
5.2. La conception de I'action de Dieu dans la création ...........c.ccocevviieivieie i, 192
5.2.1. L’agir de Dieu dans la création d’aprés J. Arnould..........cccccovviviinininiiiiiiine e 193
5.2.2. L’action de Dieu dans la création d’aprés J.-M. Maldamé..............ccccooe v, 197
i. Des principes clés dans la compréhension de 1’action de Dieu..........ccovvevireniiennenciiec e 198
i. L’action de I’Esprit dans 18 CrEation .........cccueiiviiiiiiiiiieeie e se e siesseesee e ste e sree st ssaesnae e enne e 201
iii. Les implications théologiques de Cette apPPrOChE........cccvcveiiiii e 204
5.2.3. La conception de I’action de Dieu dans la création selon G. Martelet............ccovcvriiiinennnnne 208

5.3. Un regard d’ailleurs : penser la création comme ontologie des structures, selon

AlEXANAIE GANOCZY ......eviiiieeeee ettt ettt sttt bbbt e neene s 211
5.3.1. Approche notionnelle et Proprifes........ .o 211
5.3.2. Penser I’action de Dieu dans la création a partir de I’ontologie des structures ..................... 213
5.3.3. La création CONtinUE COMME GENESE....ccueiieireireeiesteeteestesteeseestesseeseesteaseeseesteesesreessessesseesseses 214
5.3.4. La pertinence théologique de Cette aPPrOChE ........ccovciiieiiieiiie e 216
5.4. Des éléments d’inspiration bibliqUe.............cccoci i 217
5.4.1. Lathématique du DIeU CACNE .........cccoviiiiiiec et 218
5.4.2. La thématique de I’incarnation-kénose ou la vulnérabilité de DieU..........ccccecvvvereriericrnennnn, 221
5.5. Une distinction conceptuelle fondamentale : origine et commencement..................... 223
5.5.1. Le commencement : notion, configurations problématiques...........cccevveveiieic i, 223
5.5.2. La notion d’0rigine et SES FESONANCES.........cevrueirrereeieririesiereseeresiesestese st sbesessesessesessesesseneas 227
Chapitre 6 : Quel regard porté sur le sens en théologie ? ... 231
6.1. Penser la création €n termMes de JEU ... 232
6.1.1. LeS CaraCteriStiqUES U JEU........eurueerieirieisteresie ettt sttt et 232
6.1.2. Les enjeux symboliques de la thématique du JEU .........cccoveiiiiiiiccc i 235
i. Dieu a créé le monde par plaisir et en toute gratuité ..........c.ccceevveviiiiic e 235
ii. La création se situe dans I’entre-deux d’un plan divin et d’autonomie..........cc.cevvrveverereennenn 237
iii. L histoire du salut s’effectue entre la détermination et I’indétermination .............cccoeccveevveennne. 241
6.2. La question du sens final de tOUL PrOCESSUS ........c.ccvviiiiiirienieieieeeeee e 245
6.2.1. La foi chrétienne entretient 1’espérance et OUVIE UN @VENIT........cccoverereerereenieneeeenieseenene 246
6.2.2. L’enracinement cosmique du Christ, un cadre pour penser 1’eschatologie ..............ccoeeunee 250
(0] 0103 11 ] o] o PP 254



TROISIEME PARTIE : ’HOMINISATION-HUMANISATION DANS UNE PERSPECTIVE

BIBLIQUE ...tttk b e b bttt e bbbt b ettt e e e ene et 257
Chapitre 7 : Le statut de ’humain dans 1a Bible ..................ccocoiiiiiiiiiic, 260
7.1. Les composantes psychosomatiques de I'humain : des métaphores vives au service
de la raiSoN thEOIOGIQUES...........ciiiiiiiiiieie ettt 261
7.1.1. Quelques précisions Préalables.......... ..o 261
7.1.2. La terminologie de I’anthropologie biblique : signification, enjeux théologiques................ 264
1. UNE MISE AU POINMT...iiiiiitiitiie ettt bbbt bbb sn e ne s 264
ii. La nephesh : 'humain dans sa potentialite .............cceoviiiiiiiiiiiieieceee s 265
iii. Le basar : I’humain tel qu’il apparait dans sa spatialité et dans son entité biologique.............. 268
iv. L’humain dans son ouverture vers le haut : [a rlah .............ccocooiiiniiiciie 270
V. Le leb/coeur : "humain dans S& CONSCIENICE ....vvvveviiviiierireiieriesieereeseseeseeseeeseeseeereeseesseeseeseeaeeseas 273

7.2.1. La qualification de ’homme image de Dieu. Sa signification ............cccoceerveeriiiiiniiieiienens 277
i. Approche générale des concepts image et reSSembIaNCe ...........ccocvieiririneiseneee e 277
ii. Image et ressemblance comme responsabilité et maniére d’€tre..........covvvvvervrieeienieeiene e 283
7.2.2. Prolongements &thiques et thEOIOGIQUES..........cecveieiieiiie e 286
i. L’étre image fonde I’irréductibilité de tout humain ...........cccooveiiiiiienine e 286
ii. L’étre image comme lieu qui inscrit une éthique de responsabilité ...........ccocvveriiiveiinieneennenn 288
Chapitre 8 : Devenir humain dans une perspective biblique et chrétienne...............ccccceeevvenen. 292
8.1. Etre humain c’est étre en situation d’écoute-réponse devant Dieu............c.cccceveuvenee. 293
8.1.1. L’humain, sujet d’écoute et d’une réponse dynamique ...........ccceereereeriienneenieniesie e 293
8.1.2. DES PEISONNATES LYPBS. . itvietieeiteeestttesteeestatesbeeesteeessaessbee e ssbeeabeeessaeesbeeessaeesnbeeanbaeeanbeeenees 298
8.2. L'amour comme lieu d’accomplissement de 'homme dans une perspective biblique
L2 o] =TT o 1= OSSPSR 304
8.2.1. L’amour du prochain et sa centralité dans 1a BibIe ............cocorvveiiininiiceeeeee 304
8.2.2. Etre humain c’est vivre I’amour dans ses déclinaiSons ...........cccveevveeiiieeiiveesieeesieesiee e 308
i. L’amour est don de soi et décentrement Vers I’autle..........cccevvveviieeiiie s 309
ii. L’amour s’épanouit dans le pardon-réCoNCIlIation.............cocviviiiiinneneieesc e 313
(O] 03 11 ] o] o PP 317
CONCIUSION GENETAIE........c.eoii ettt st be s ae et e s be et e sbeetaesbesaeenre e 318
BiblOGraphie SEIECTIVE.........c.oiuiiiiiiee bbbt 331

10



Introduction

La problématique du travail

La Bible s’ouvre par un mot qui nous Situe a la source de toutes les geneses : « Au
commencement, Dieu créa le ciel et la terre » (Gn 1-2, 1). Le verbe « créa », « bara », d’ou
dérive le substantif « création », désigne, fondamentalement, le lieu originel ou se nouent et
se décident toutes les genéses: celle de 1’univers, celle de toutes les espéces, celle de
I’homme, etc. Il dit I’acte « absolu par lequel Dieu promeut a 1’existence et en dehors de lui
une réalité qui ne préexistait en aucune maniére »*. Tel est, en profondeur, le socle de la foi
biblique et chrétienne.

L’opinion assez commune du monde chrétien, voire de toute I’humanité, « a été
longtemps que le monde vivant tirait son origine d’une création a caractére instantané ; cette
conception se complétait par I’idée de fixité des espéces vivantes qui prévaut chez les
scientifiques jusqu’a la fin du XVIII® siécle »°. Des Péres de I’Eglise y ont largement
contribué par une lecture historicisante des grands récits bibliques relatifs a la création,
comme racontant une histoire événementielle.

Tenue jusque-la comme une évidence, cette conception a été confrontée aux sciences
naturelles du XIX® siécle, spécialement la géologie, la paléontologie, sur 1’horizon de la
pensée évolutionniste qui va obliger a étendre la durée de I’histoire de la Terre et de la
formation du systéme solaire. Le renversement de la représentation habituelle d’un univers
créé par Dieu dans son état actuel vint, pour une bonne part, d’un homme : le naturaliste
anglais Charles Darwin (1809-1882). En 1859, il publie un livre qui va faire date : L 'Origine
des espéces, dans lequel il présente sa théorie de 1’évolution des espéces et avance la these
que 1I’homo sapiens, de méme que les autres espéces animales, est le produit naturel de
I’évolution. Environ dix ans plus tard, il publie La Descendance de I’homme (1871) dans
laquelle il situe la coupure entre I’homme et I’animal a un niveau de degré et non de nature.

Jean Claude Ameisen, médecin, chercheur et professeur des universités, revient sur les
idées introduites par Darwin, met en évidence leur pertinence et leurs enjeux pour

I’intelligence de I’univers et des étres vivants dans leur unité et dans leur diversité :

1 J. ARNOULD, Les créationnistes, Paris, Cerf, 1996, p. 10 ; ID, Dieu, le singe et le « big-bang ». Quelques défis
lancés aux chrétiens, Paris, Cerf, 2000, p. 68.
2 C. MONTENAT, L. PLATEAUX, P. ROUX, Pour lire la création dans I’évolution, Paris, Cerf, 1984, p. 11.

11



« Longtemps auparavant, il [Charles Darwin] a découvert une explication, une
cause, un mécanisme — une « loi naturelle » — qui peut rendre compte a elle seule
de D’extraordinaire richesse de la diversité de I'univers vivant. Cette loi prédit
I’existence d’une généalogie commune de tous les étres vivants, a partir d’un seul
ou de quelques ancétre(s) commun(s), et y inscrit I’étre humain comme 1’une des
émergences aveugles et tardives de la nature. Il a inséré dans cette généalogie des
espéces, dans cette généalogie commune, une généalogie du «propre de
I’homme », de I’émergence des émotions humaines, et de notre sens moral. Il a
radicalement changé la mani¢re dont on se représentait ’histoire de la vie, et notre
place dans la nature. Il a posé les fondations de ce qui est devenu une grille de
lecture d’une extraordinaire puissance, d’une extraordinaire fécondité et d’une
extraordinaire longévité pour explorer les origines et prédire, observer et anticiper
I’évolution du vivant. Les fondations d’une science tout d’abord uniquement
théorique, puis de plus en plus expérimentale, qui reliera un passé a jamais disparu
a un présent toujours en train de se construire. Et la biologie moderne, en se
transformant, en évoluant et en étendant son champ d’exploration et de
guestionnement — dans le temps, toujours plus loin vers les origines, et dans
I’espace, toujours plus loin dans I’invisible —, se déploiera dans le cadre conceptuel

dont il a tracé les contours il y a maintenant un siécle et demi »°.

Des découvertes successives en paléontologie, en géologie, en astrophysique, en
biologie viendront progressivement conforter ce cadre conceptuel qui place ’univers, y
compris les étres vivants et I’humain, dans une vaste perspective évolutive. Or, pris dans
leur état brut, les récits bibliques relatifs a la création font croire que 1’univers et tout ce
qu’il contient sont sortis tels qu’ils se présentent a nous aujourd’hui. Comment pourrait-il en
étre autrement deés lors que le premier chapitre de la Genése « décrit en six jours la création
du monde minéral, puis végétal, puis animal, sans les relier entre eux »* ? Conjointement,
pour les théologiens comme pour les philosophes, I’homme était une créature a part dans le
monde vivant. Cette posture associée a I’idée des créations spéciales ou séparées des espéces
et entretenue par une lecture historique des récits bibliques rend problématique 1’autonomie
de la nature, pourtant mise en évidence par la théorie de I’évolution.

Dans cet horizon, on comprend que la rencontre de la théorie de 1’évolution avec

I’interprétation traditionnelle des données bibliques s’effectue dans un contexte

% J.-C. AMEISEN, Darwin et le bouleversement du monde, Paris, Fayard/Seuil, 2008, p. 15.
* G. MARTELET, « Ce que créer veut dire », in Etudes, t. 376, n° 3776 (juin 1992), p. 819.
12



d’opposition, de mépris et d’exclusion mutuelle. D’aucuns appelleront plus ou moins
vertement a choisir son camp : « Soit celui de la science, irrémédiablement matérialiste et
athée, soit celui de la religion »°. C’est ce qui ressort de cet extrait de la préface que
Clémence Augustine Royer (1830-1902), bien connue pour sa militance rationaliste et athée,

consacra a la premiére traduction francaise de L 'Origine des espéces (1862) :

« La doctrine de Darwin, c’est la révélation rationnelle du progrés se posant en
antagonisme logique avec la révélation irrationnelle de la chute. Ce sont deux
principes, deux religions en lutte. C’est un oui ou non bien catégorique entre

lesquels il faut choisir, et quiconque se déclare pour I’un est contre I’autre »°.

Faut-il vraiment choisir son camp’ ? Ne serait-il pas tout & fait déplacé de tenir la
théorie de 1I’évolution, en tant que modele descriptif et explicatif des « changements dans la
diversité et 1’adaptation des organismes vivants »°, et la notion biblique de la création, qui
rattache a Dieu tous les étres et tout ce qui fait qu’un étre existe, comme deux modéles
explicatifs antinomiques, un genre d’oxymore ou encore comme deux paralleles
euclidiennes ? Est-il soutenable que la théorie de 1’évolution soit sans aucun apport
significatif dans la lecture des textes bibliques, dans 1’appréhension de la dogmatique de la
création et de la vie ? Le penser, n’est-ce pas ignorer 1’exigence fondamentale de 1’esprit
humain, a savoir son unité ? La théologie catholique est-elle demeurée au stade
réactionnaire, hostile devant les résultats de la science considéres comme des vérités

contingentes, ainsi que ’exprimait Pie IX dans son encyclique Singulari Quidem® du 17

> F. EUVE, Darwin et le christianisme. Vrais et faux débats, Paris, Buchet/Chastel, 2009, p. 10.

® C. ROYER, citée dans J. ARNOULD, Darwin, Teilhard de Chardin et Cie. L Eglise et I’évolution, Paris, DDB,
1996, p. 6.

” Dans I’ensemble, on verra se développer deux attitudes, dont les séquelles continuent de marquer les esprits.
D’un c6té, des scientifiques qui, portés par des considérations plus idéologiques que scientifiques, prétendent
« que la théorie de 1’évolution propose 1’unique interprétation de la totalité de notre réalité qui rend superflues
toutes les interprétations philosophiques et religieuses parce qu’elle est scientifiquement fondée et par 1a méme
également entierement suffisante » (M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon ». Une théologie de la création,
Paris, Cerf, 2008, p. 16). IIs iront jusqu’a établir un lien obligatoire entre le christianisme et le créationnisme.
De I’autre c6té, le fondamentalisme chrétien qui, attaché a la lettre des récits bibliques relatifs & la création,
prone le rejet de la théorie de 1’évolution, parce que jugée trop réductrice, porteuse d’une philosophie
matérialiste et, qui plus est, athée. En plus, dans la mesure ou elle inscrit ’homme dans la lignée animale, la
théorie de I’évolution est potentiellement dangereuse : traine le risque de réduire I’homme a 1’animal.
® T. HANCE, « Biodiversité et évolution », in B. BOURGINE et alii, Darwinismes et spécificité de I’humain,
Louvain-la-Neuve, Harmattan/Academia, 2012, p. 19.
% Cette encyclique consacrerait ’intransigeance des catholiques au XIX® siécle. Jean-Michel Maldamé
pencherait vers cet avis (cf. J.-M. MALDAME, Création par évolution. Science, philosophie et théologie, Paris,
Cerf, 2011, p. 95 ; G. MINOIS, L’Eglise et la science. Histoire d 'un malentendu, t. 2 : De Galilée a Jean-Paul
I, Paris, Fayard, 1991, p. 220-221).

13



mars 1856, renforcée par le décret Lamentabili du Saint-Office (1907) et I’encyclique
Pascendi Dominici Gregis (1910) de Pie X ? Dans la section consacrée a la question des
rapports entre la foi et la raison, en méme temps qu’elle relevait la non opposition entre ces
deux domaines, 1’encyclique Singulari Quidem met en évidence I’infériorité de la raison

scientifique de maniere nette :

« L’Eglise ne cesse de leur répéter que le fondement de la foi n’est pas la raison mais
1’autorité (...). Si parfois I’on peut donner dans I’explication de I’Ecriture place & la
science humaine, celle-ci aurait mauvaise grace de s’en prévaloir. Son role n’est pas de
prétendre avec arrogance faire la maitresse, mais d’obéir comme une humble suivante :
en marchant la premiére elle pourrait s’égarer, elle pourrait, en s’attachant trop aux
signes extérieurs, aux mots, perdre la lumiére de la vertu intérieure et s’écarter du droit

sentier de la vérité ».

Alors que les disciplines scientifiques sont « ce qu’il y a de plus incertain, puisqu’elles
varient selon la diversité des esprits », seule la théologie, par contre, s’appuie sur ce qu’il y a
de plus ferme et de plus stable.

Il nous semble que le XX° siécle a vu des évolutions et des mutations du coté de la
théologie catholique. Cette derniere s’est, progressivement, orientée vers une attitude
beaucoup plus modérée, ouverte vis-a-vis de la théorie scientifique de 1’évolution. Plus d’un
élément le présupposent, le justifient et le légitiment. Entre autres faits marquants, il
convient de faire mémoire d’une date : 1936. D’abord, elle marque symboliquement la fin
de la crise moderniste entre les sciences et la théologie. Ensuite, elle rappelle la fondation de
I’Académie pontificale des sciences sous Pie XI (Pape de 1922 a 1939), dont I’originalité,
écrit Rémy Bergeret, « tient tout d’abord a son indépendance dans le domaine scientifique :
membres choisis pour I’importance de leurs travaux, sans distinction ethnique, raciale ou
religieuse dans un souci de pluridisciplinarité. En second lieu, il lui est confié la mission
d’étudier les progres de la science et leur contribution possible a la solution des problémes
auxquels ’humanité est confrontée »'°. Son statut atteste une attitude nouvelle dans le
dialogue entre science et théologie. Il affirme plus nettement 1’autonomie de la science
fondée sur les acquis de Dei Filius de Vatican I.

La date du 12 aott 1950 introduit une nouveauté dans ’histoire des relations entre la

culture scientifique et la théologie. C’est la publication de 1’encyclique Humani Generis par

10 R BERGERET, 4 [’écoute de la science, le pape Jean-Paul 11, Paris, Aubin, 2001, p. 41.
14



le Pape Pie XII (Pape de 1939 a 1958). Le Pape y affirme plus nettement qu’il n’y a pas
d’opposition entre la vision évolutionniste et I’enseignement de 1’Eglise. Retenons ici une

affirmation clé :

« Le magistére ecclésiastique n’interdit pas que la doctrine de I’évolutionnisme, en
accord avec 1’état actuel de la science profane et celui de la théologie, soit traitée

par les spécialistes des deux disciplines »™.

Dans le prolongement de cette déclaration, le Pape reconnut la possibilité de I’origine
de I’étre humain a partir d’'une maticére préexistante, tout en tenant ’ame comme une
création directe de Dieu. Si elle marque un nouveau départ, Humani Generis favorise-t-il
vraiment un climat de dialogue profond avec le monde scientifique ? L’idée d’une création
immédiate de ['ame par Dieu ne s’écarte-t-elle pas des acquis scientifiques qui inscrivent
I’humain dans «un processus évolutif continué¢ », laissant entendre 1’action de Dieu en
termes de rupture, de violence faite au processus naturel ? 1l y a lieu trois autres limites :
I’appel a lire la Gn 1-11 comme des récits historiques, le concordisme dans son propos sur le
monogénisme et la concession d’une partielle autonomie au scientifique (chercheur) qui
devra se référer a 1’autorité religicuse devant des questions fondamentales. On ne peut ne
pas se poser cette question : de quel droit le Magistére s’octroie-t-il un tel privilege ? Au
regard de ces limites, on ressent le besoin d’aller au-dela du propos d’Humani Generis, de
faire un saut théologique a 1I’aune de nouveaux acquis scientifiques.

En effet, témoins des mutations et bouleversements scientifiques et culturels de
premieres grandeurs, les Peres conciliaires de Vatican Il consacrent, dans leur exposé
préliminaire de la Constitution pastorale sur 1’Eglise dans le monde de ce temps, une
formule sans précédent. Aujourd’hui, remarquaient-ils, «le genre humain passe d’une
notion plutot statique de 1’ordre des choses a une conception plus dynamique et évolutive »
(G.S., n° 5, § 3). Dans cette optique, la tache de la théologie devient un effort pour
appréhender la Révélation de Dieu dans le contexte général et particulier du monde dans
lequel nous vivons.

Ce constat ira plus loin, si bien qu’en son troisiéme chapitre, précisément dans son n°
36, deuxieme paragraphe, les Péres conciliaires feront un accueil favorable au principe de
I’autonomie des réalités terrestres. Les Péres reconnurent qu’il y a un ordre, une cohérence,

une vérité, des lois dans la création et que tout cela s’origine en Dieu. Cette reconnaissance

1 PiE XII, Lettre encyclique « Humani Generis » sur certaines opinions qui menacent de ruiner les fondements
de la doctrine catholique, Paris, Bonne Presse, 12 aolt 1950, p. 17.

15



de I’autonomie au monde créé fonde la liberté méme des recherches et d’approches dans
tous les domaines du savoir, laisse place au travail scientifique. En sus, non sans rappeler
I’emblématique affaire Galilée et la crise moderniste, ils ont eu & déplorer certaines attitudes
qui ont existé parmi les chrétiens, insuffisamment avertis de 1’autonomie de la science,
juxtaposant science et foi (G.S., n° 36, §2)*2. La machine du dialogue était lancée et il fallait
I’entretenir.

S’inscrivant dans la perspective ainsi ouverte par les Péres du Concile, le pontificat de
Jean-Paul Il (Pape de 1978 a 2005) fit du dialogue entre la science et la foi un des themes
favoris. Sa conviction fut qu’il ne devrait pas y avoir de contradiction et d’antinomie entre la
science et la foi car la vérité est une, mais differemment approchée a partir d’horizons
divers. Son message du 9 mai 1983 aux membres du Symposium portant sur « La science de

Galilée aujourd’hui » traduit sa conviction de belle maniére :

« C’est a travers la recherche que I’homme parvient a la Vérité, un des plus beaux
noms que Dieu s’est donné (...) c¢’est pourquoi I’Eglise est convaincue qu’il ne
saurait y avoir réellement contradiction entre science et foi, du moment que toute la
réalit¢ procede en dernier ressort du Créateur (...) tout progreés scientifique,
poursuivi avec rectitude, honore I’humanité est un tribut au Créateur de toutes
choses (...). Votre science doit s’épanouir en sagesse, c’est-a-dire devenir
croissance de ’homme et de tout homme (...). Soyez disponibles a la quéte de tout
ce qui est vrai, convaincus que les réalités de 1I’Esprit font partie du réel et de la

Vérité intégrale »*.

Dés lors, abordant a de nombreuses reprises la problématique de la théorie de
I’évolution, Jean-Paul II considéra comme fallacieuse et désuéte I’alternative radicale « la
création ou I’évolution ». De lui, I’histoire de la pensée retiendra deux idées fortes : la
théorie de 1’évolution est plus qu’une hypothese ; et la reconnaissance d’une pluralité¢ des
théories au sein de la grande théorie de 1’évolution™. Ces idées marquent un pas décisif dans

I’attitude de la théologie catholique a I’égard des travaux scientifiques.

'2 En avancant que « c’est en vertu de la création méme que toutes choses sont établies selon leur consistance,
leur vérité et leur excellence propres, avec leur ordonnance et leurs lois spécifiques » (GS 36,2), les Péres
conciliaires légitiment la conception dynamique du monde. Par ailleurs [’évolution biologique en tant que telle
est absente du propos conciliaire.

13 JEAN-PAUL 11, « L’Eglise et Galilée. Discours & un groupe de savants », in La D.C., n° 1855 (9 mai 1983), p.
668.

Y Ip, « L’Eglise devant les recherches sur la vie et son évolution. Message a I’Académie Pontificale des

Sciences », in La D.C., n® 2148 (17 novembre 1996), p. 952.
16



Il ne manque pas de théologiens catholiques qui consacrent 1’essentiel de leurs travaux
sur la relation entre la théorie de 1’évolution et la dogmatique de la création. Depuis la fin du
Moyen Age et le début des Temps Modernes, le reconnait Gustave Martelet, on assiste a un
triple éclatement de la dimension de 1’univers : en hauteur (I’héliocentrisme remplace le
géocentrisme), en superficie (avec la découverte de nouveaux mondes) et en durée® (la date
de la création de la terre n’est plus la veille du 23 octobre de 1’an 4004 av. J.-C. comme le
prétendait 1’archevéque anglican, 1’irlandais James Ussher en 1650). Pour lui, I’histoire de la
terre implique et conditionne celle de la vie. En ce sens, « parler de la vie sur la Terre, ¢’est
parler du vivant dans son berceau ; c’est aussi évoquer sa naissance, ses fonctions et ses
formes ; c¢’est donc écrire une histoire qui s’apparente a celle de la Terre dont le vivant
découvre, utilise et déploie les ressources, depuis des milliards d’années »™°. Et de le
reconnaitre : avec Charles Darwin et, précisément, avec la théorie de 1’évolution, nous
savons désormais que « non seulement I’humanité qui est la nétre présentement n’est pas la
forme directement créée par Dieu sous le patronyme biblique d’Adam, mais par son
ascendance animale elle n’est pas étrangére a la ligne des primates et des singes »*'. Dans
I’introduction a sa Libre réponse a un scandale, notre théologien déplore que la dogmatique
de la création n’ait pas encore pris au sérieux le défi que lui lance la science des origines et
que le grand public chrétien non plus n’en ait pas encore senti tous les effets. Il en tire les

conséquences :

« Cette quasi-surdité ou ce retard a intégrer ce qu’un enfant apprend désormais dés
I’éveil scolaire de son intelligence ont eu des conséquences graves. Comment
accorder du crédit a une religion qui véhicule des images qu’elle dit fondatrices et
qui sont sans rapport avec ce que tout le monde connait par ailleurs comme
scientifiquement attesté. Surtout si I’on ajoute a cette négligence ’odicux d’une
interprétation étroite et sombre des données de la foi. L’embarras des adultes
chargés d’enseigner aux enfants les rudiments de la doctrine chrétienne devient

alors extréme »*,

1> Dans son Histoire de la Terre, parue en 1751, Georges-Louis Leclerc le comte de Buffon (1707-1788) donne
a la terre I’age d’environ soixante-dix mille ans.
18 G. MARTELET, Evolution et création, t. 1. Sens ou non-sens de I’homme dans la nature ?, Paris, Cerf, 1998,
p. 36.
17 H

Ibid, p. 101.
'8 Ip, Libre réponse & un scandale. La faute originelle, la souffrance et la mort, Paris, Cerf, 1986, p. 103.

17



Cette constatation ne sollicite-t-elle pas un tout nouveau langage et, par-dela, un
nouveau discours théologique ? G. Martelet en est persuadé. Le théologien devra se
consacrer a une nouvelle lecture de I’Ecriture, s’efforcer d’approfondir et de faire
comprendre a nouveau 1’action créatrice de Dieu a la lumiére de nouvelles découvertes
scientifiques, sans confusion ni mélange des registres. Il se devra de reconsidérer la place de
I’humain dans I"univers.

Un autre théologien, Jean Michel Maldamé, inscrit ses réflexions dans cette méme
optique. Un constat, a titre de these, s’impose devant lui : personne, et le théologien par-
dessus le marché, ne saurait désormais s’enfermer dans une tour d’ivoire en prétendant
ignorer les résultats des sciences de la nature et de la vie. La raison en est que la théorie de
I’évolution « donne une bonne compréhension de la vie, si forte que nul ne saurait 1’ignorer,
et a fortiori ni le philosophe, ni le théologien. Il en va en effet de la compréhension de la vie
et plus encore de 1’identit¢ humaine »P de la compréhension de ’action de Dieu dans le
monde. On ne saurait mieux dire avec ce théologien que « la référence a la notion de la
création ne saurait se faire dans 1’ignorance de 1’apport des sciences de la nature qui
permettent de mieux connaitre le monde créé par Dieu. La foi en la création n’est pas une
réponse paresseuse a la question de 1’existence. Elle porte sur la vie. Elle s’enrichit des
découvertes des sciences de la vie et de ses applications & la vie quotidienne »*. Aussi la
séparation nette des domaines du savoir (le discours scientifique et le discours théologique)
parait-elle antinaturelle puisque 1’esprit humain est en quéte d’unité. Seul le chemin du
dialogue vrai entre les sciences de la nature et le discours théologique enraciné dans la Bible
—un dialogue qui se démarque d’un concordisme de bas étage et sans confusion des niveaux
d’intelligibilité — permet de répondre a la question introduite par Leibniz et reconduite par
Schelling et Heidegger : « Pourquoi y a-t-il quelque chose plutdt que rien ? ».

Voila pourquoi, en guise de réponse a la question de savoir si oui ou non le théologien
se doit d’étre anti-évolutionniste, persuadé pour sa part de la pertinence de la théorie de
I’évolution qui, a son jugement, se présente aujourd’hui « comme un fait et non plus comme

une hypothése »*

, et prenant acte du fait que, aujourd’hui, il n’est plus possible de
s’imaginer Dieu créant le monde en six jours, Jacques Arnould en vient a postuler que « le

théologien n’en est pas moins invité a confesser Dieu comme Créateur, et pas seulement au

19.-M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, Paris, Aubin, 2000, p. 52.
20 H
Ibid, p. 52.
1 3. ARNOULD, La théologie aprés Darwin. Eléments pour une théologie de la création dans une perspective
évolutionniste, Paris, Cerf, 1998, p. 27.

18



commencement, ab initio »*. Et d’ajouter : (re)-découvrir Dieu comme créateur au ceeur du
monde contemporain, «scruter le mystére du Christ cosmique, bref, faire ceuvre de
théologien de la création ne peut étre entrepris en dehors du discours contemporain de
I’intelligence humaine sur le monde qui I’entoure »2.

Derriere ces différents mouvements d’intérét, ces déplacements de problématiques et
ces quétes nouvelles se profile une these. Et nous voulons la soutenir : si, en toute rigueur du
terme, le créationnisme désigne la doctrine qui reconnait que le monde a été créé, c’est-a-
dire « il ne s’est pas fait par lui-méme », il faut dire que 1’Eglise catholique se démarque du
sens que ce mot** a pris dans le milieu évangélique, surtout nord-américain, de la mouvance
protestante dite fondamentaliste. Plus clairement, si hostile qu’elle fit au départ face aux
acquis scientifiques sur la question des origines des vivants, de I’étre humain en particulier,
la théologie catholique du XX° siécle s’est engagée sur la voie de la réception de la théorie
scientifique de 1’évolution. Elle s’ouvre désormais aux acquis scientifiques en considérant
leur confrontation avec les discours théologiques comme quelque chose d’indispensable.
Une attitude qui trouve appui dans ce préalable : la théologie ne saurait se passer des
mutations culturelles et des rapports des autres sciences, ni « se contenter d’un discours
spontané et auto-affirmatif (...). Tout en sauvegardant son originalité irréductible, elle ne
peut constituer un savoir en rupture avec les nouvelles approches scientifiques de la
réalité »*°. Mais la bonne question est de savoir si le Magistére était prét & rompre avec des
éléments fondamentaux de 1’anthropologie chrétienne, telle I’origine divine de I’ame. Pour
mieux étayer notre propos, nous nous appuierons sur les prises de position du Magistére
catholique, particulierement celles de Pie XIlI, Paul VI et Jean-Paul Il au travers de leurs
discours et messages.

Nous venons de le relever, quelques théologiens catholiques saisissent 1’urgence et

I’intérét d’articuler les discours théologiques et les discours scientifiques. Une conviction

22 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 88.

2 |p, Darwin, Teilhard de Chardin et Cie. L’Eglise et I’évolution, Paris, DDB, 1996, p. 226.

% |e terme créationnisme désigne les mouvements antiévolutionnistes, nés dans les milieux évangéliques nord-
américains, au cours de la deuxiéme moitié du XI1X® siécle. Les créationnistes prennent les textes de la Genése
au pied de la lettre. Pour eux, Dieu a créé tous les étres d’une maniére directe et indépendante des lois de la
nature comme il est raconté dans les premiers chapitres de la Genése. La création a eu lieu en six jours et les
espéces sont apparues chacune a son tour, d’un seul coup, in fine la création de I’homme puis de la femme. Le
créationnisme offre des formes trés variées, aux nuances parfois subtiles. Certains proposent la réinterprétation
des jours a partir du Ps 90 ou il est dit que pour « Dieu mille ans sont comme un jour ». Lire & ce propos : J.
ARNOULD, Les créationnistes ; 1D, Dieu versus Darwin. Les créationnistes vont-ils triompher de la science ?,
Paris, Albin Michel, 2009 ; P. CLAVIER, Qu ‘est-ce que le créationnisme ?, Paris, Vrin, 2012.

% C. GEFFRE, Le Christianisme au risque de ['interprétation, Paris, Cerf, 1983, p. 29.

19



commune habite leurs travaux : dans sa quéte de vérité, 1’étre humain doit éviter de verser
dans le sectarisme et dans le fondamentalisme. Ces théologiens sont également portés par
I’idée que les sciences offrent des outils et des concepts qui permettent d’approfondir,
d’approcher a neuf la dogmatique de la création, de faire la théologie autrement.

En un deuxieme temps, le présent travail se donne comme but de voir comment ces
théologiens articulent leurs réflexions théologiques a la lumiére de la théorie de 1’évolution.
Nous nous proposons d’explorer et d’interroger leurs apports ou leurs contributions dans le
travail de reformulation et de refondation de la théologie de la création a la lumiére des
données scientifiques actuelles. 11 s’agit donc de voir comment de telles réflexions :

(1) tentent de préciser la position du Magistére sur la question des origines de I’humanité ;
(2) montrent que la reconnaissance de 1’inscription de I’humanité dans le grand arbre des
vivants ne conduit pas forcément a la négation de la grandeur et de la singularité de
[’humain ;

(3) conduisent a une meilleure intelligence du mystere de la vie et de I’action de Dieu dans
le processus évolutif ;

(4) aident a mieux accueillir ’espérance chrétienne.

Nous focaliserons notre propos sur les travaux de trois théologiens : Gustave Martelet,
Jean-Michel Maldameé et Jacques Arnould. Pourquoi ces trois théologiens ? D’abord, parce
qu’il fallait délimiter, circonscrire 1’espace théologique dans lequel se meut notre propos. Il
s’agit, en premier, de la théologique catholique, en particulier de I’aire théologique
francophone. Ce choix se fonde sur une raison proprement linguistique.

Ensuite, parce que ces trois chercheurs sont bénéficiaires d’une triple qualification :
scientifique, théologique et philosophique. G. Martelet, jésuite, de formation philosophique
et théologique, il a fait des humanités mathématiques. Il s’inscrit dans une tradition
théologique ou domine la quéte spirituelle — ce qui donne un ton spécifiquement
christologique a sa démarche dans un vocabulaire qui doit beaucoup a la philosophie de
I’existence. Son champ de recherches est ¢galement marqué par la pensée de Pierre Teilhard
de Chardin.

J.-M. Maldamé, dominicain, philosophe et théologien, a fait des études en cosmologie.
Ancien doyen de la Faculté catholique de philosophie de Toulouse, membre de 1’ Académie
pontificale des sciences, membre de la toute nouvelle Académie catholique de France et de

I’ Académie internationale des sciences religieuses, il est spécialisé dans 1’étude des relations

20



entre culture scientifique et culture théologique. Sa démarche est attentive a une philosophie
de nature ou métaphysique. Il part de la nature pour aller a son principe.

J. Arnould, biologiste de formation, philosophe, historien des sciences et théologien,
méne une vie de chercheur en science. Sa démarche est enracinée dans le savoir et la
pratique scientifique. Le travail qu’il réalise au CNES (Centre National d’Etudes Spatiales)
le rend sensible a la dimension éthique et sociale des questions scientifiques.

Il va de soi que les travaux de ces théologiens baignent dans 1I’interdisciplinarité tant il
est reconnu que «c’est souvent aux frontieres entre les disciplines que les grandes
découvertes ont lieu »®. Aujourd’hui, le discours sur la création et sur I’homme doit
s’élaborer a partir d’un horizon interdisciplinaire. Enfin, loin d’étre les seuls théologiens a se
consacrer au sujet qui nous occupe®’, cependant, dans ’ensemble, ces théologiens ont en
actif une abondante littérature sur la relation entre science et foi.

Revenons sur un terme qui demande a étre précisé, affiné, pour la clarté de notre
propos. Il s’agit du concept réception. Du verbe recevoir qui, selon le Dictionnaire
encyclopédique Larousse, signifie accepter quelque chose de quelqu’un, laisser entrer,
accueillir, la réception traduit 1’action de recevoir, la maniére de recevoir, 1’accueil. Dans
tous les cas, il apparait que ce qui est regu vient d’ailleurs : il est extérieur a celui qui recoit,
mais qu’il apporte un surplus d’information a ce dernier, a ce qu’il pense, croit. Dans un
cadre épistémologique (scientifique, théologique et philosophique), la réception peut se
définir comme la maniére dont on comprend, on appréhende ce qui est proposé, comment on
I’intégre dans ses propres schémes, on I’assimile, on s’en approprie. Rigoureusement, et
dans le cas qui nous occupe, ces considérations illustrent fort bien la plurivocité dans la
maniére de parler et d’intégrer les acquis scientifiques par la théologie. En effet, de méme
que ’on reléve une pluralité de théories de 1’évolution et I’on retrouve une hétérogénéité de
discours théologiques au sein de la catholicité, la réception de la théorie de I’évolution dans
la théologie ne saurait offrir un visage monocolore. Point n’est besoin de dire qu’une telle
démarche est conduite de facon différenciée, comportant des accents particuliers.

La réception appelle D’articulation des savoirs, elle convoque le dialogue entre le
savoir scientifique et la théologie de la création, au sens de complémentarité, de synergie. En

effet, « parler de dialogue, c’est supposer des sujets différents constitués 1’un vis-a-vis de

% A. GANoCzY, Christianisme et neurosciences. Pour une théologie de I'animal humain, Paris, Odile Jacob,
2008, p. 9.

%" Nous ne saurons ignorer le role de pionnier joué par le pére Pierre Teilhard de Chardin en ce domaine. Il a
été un des rares théologiens catholiques francophones a oser une synthese entre théologie et science. Ses
travaux ont aidé les chrétiens a comprendre 1’évolution en un temps ou cela n’était pas évident pour eux.

21



I’autre. Parler de dialogue, c’est reconnaitre ¢galement que les discours ne sont pas figés,
mais qu’ils se modifient en corrélation réciproque »*. C’est dire que tout savoir, quel qu’il
soit, est provisoire, précaire, puisque soumis a des changements fondamentaux, lié a un état
des connaissances. Il s’ensuit qu’aucun discours n’épuise toute la vérité sur le monde et, de
fait, « il y a une limitation dans le discours du scientifique, comme dans le discours du
théologien. C’est I’existence de cette limitation qui permet un interface : Si un discours est
totalisant, aucun dialogue n’a de sens »*°. Ici, le dialogue doit s’effectuer dans une
perspective de complémentarité qui reconnait la différence entre les ordres du savoir, que les
savoirs ont des aspects complémentaires. La complémentarité laisse entendre qu’il y a place
pour une collaboration entre des domaines différents, une collaboration qui, a tous égards,
« serait bien dite par le mot synergie, puisque science de la nature et théologie agissent
ensemble pour grandir dans la sagesse »*°. A I’évidence, le dogmatisme et le scientisme
n’ont aucune raison d’étre ; ils génerent un discours totalisant, source de conflits.

Pourquoi aborder la question de la réception de la théorie de 1’évolution dans la
théologie catholique dans le cadre d’un travail de doctorat en théologie ? Pourquoi un tel

sujet ? Pour quel intérét ?

Intérét du travail

Le doctorand en théologie qui s’exprime ici est prétre. Il est en face des chrétiens et du
public de tout bord, aux prises avec des interrogations nouvelles touchant notre foi, les
représentations que nous nous donnons ou dans lesquelles nous nous reconnaissons, et
sollicitent des réponses théologiques nouvelles.

Récemment, 1’épiscopat suisse, dans sa lettre pastorale du 16 septembre 2008 publiée
a I’occasion de la féte fédérale d’action de grace, de pénitence et de pricre, faisait ce constat

saisissant, caractéristique d’un état d’esprit qui prévaut actuellement :

« Parents, catéchistes et professeurs de religion, qui veulent transmettre la foi aux
jeunes générations, entendent le plus souvent les enfants et les adolescents leur

rétorquer : « Ce que la Bible dit de la création est dépassé depuis longtemps. Dieu

8 J.-M. MALDAME, Science et foi en quéte d unité. Discours scientifiques et discours théologiques, Paris, Cerf,
2003, p. 19 ; cf. ID, Le Christ pour 'univers. Pour une collaboration entre science et foi, Paris, Desclée, 1998,
p. 25.

“ C’est un extrait des propos de Frangois Euvé de son débat avec Christian de Duve et Bernard Feltz, dans Les
inédits de Louvain : " Et Dieu dans tout ¢a ?”, in http : //www.uclouvain.be/cps/ucl/doc/revue-louvain, s.d.

0 3.-M. MALDAME, Le Christ pour ['univers, p. 270.

22



n’a pas créé le monde en sept jours, comme la Genése le raconte. Le monde est né
d’un immense big bang [la grande explosion] et s’est développé durant des
milliards d’années jusqu’a l’apparition, un jour, de la vie et, finalement, des
hommes. L’évolution va durer encore quelques années jusqu’a la consommation
totale du soleil et de notre systeme solaire ». Voila pour I’objection. Elle n’est en
rien nouvelle (...).Et ce sont précisément les plus jeunes d’entre nous qui en sont
déstabilisés dans leur foi. C’est pourquoi nous devons, nous chrétiens, relever ce

défi et avoir de bons arguments »'.

Ces préoccupations, nous les faisons notres dans I’exercice de notre ministére. La
question mise en avant dans le présent travail n’est pas qu’une simple curiosité
intellectuelle, mais prioritairement d’ordre pastoral. Il s’agit, pour reprendre J. Arnould, de
trouver un langage qui nous aide a rendre notre foi audible, « plus proche et accessible,
compréhensible et, finalement, confessable, sans doute; mais jamais au prix d’une
dénaturation, au gré d’une opinion, d’une hypothése, d’une idéologie, bref d’un quelconque
—isme »*. L’exhortation de 1 P 3, 15 est, a cet égard, paradigmatique. Cette démarche
permet de mieux clarifier la maniére dont il faut comprendre 1’action de Dieu dans la
création et d’entrer en dialogue avec différents partenaires du savoir. Elle est voulue et

conseillée par Vatican 11%.

Sources, méthodes, limites

Notre problématique est celle de la réception de la théorie de 1’évolution dans la
théologie catholique du XX® siécle. Nous avons cherché a la justifier au travers des prises de
position du Magistére et des théologiens catholiques francophones. Aussi avons-nous
commencé par faire I’inventaire des écrits, des allocutions et des messages du Magistére a
I’occasion des rencontres avec des milieux scientifiques. La tdche n’était pas facile d’autant
plus que nous n’avons pas trouvé une bibliographie bien élaborée sur la question. Il fallait

parcourir les tables des matiéres de nombreux volumes de La Documentation catholique. Par

1 EPISCOPAT SUISSE, « Création et évolution: une complémentarité mutuelle », lettre pastorale du 16
septembre 2008, in La D.C., n° 2420 (15 mars 2009), p. 288.

%2 J. ARNOULD, Dieu versus Darwin, p. 120.
% Le Concile le dit fort & propos dans Gaudium et spes : « Les plus récentes recherches et découvertes des

sciences, ainsi que celles de I’histoire et de la philosophie, soulévent de nouvelles questions qui comportent des
conséquences pour la vie méme et exigent de nouvelles recherches de la part des théologiens eux-mémes »
(G.S., n° 62, 82).

23



ailleurs, deux travaux nous ont parus d’une grande utilité : le travail de Georges Minois sur
L’Eglise et la science. Histoire d’'un malentendu, t. 2 . De Galilée a Jean-Paul Il et celui de
Rémy Bergeret sur Jean-Paul 1l : A4 [’écoute de la science, le pape Jean-Paul Il. Les textes
principaux ont été pris chez Pie XII, Paul VI et Jean-Paul Il. Nous avons sélectionné ceux
qui traitent des rapports entre la science et la foi, en général, et la théorie de 1’évolution en
particulier. Nous les avons lus, analysés et nous avons essayé de découvrir comment ils
apprivoisent la théorie de 1’évolution. Nous avons cherché a faire ressortir la particularité de
chacun, ce qu’ils ont en commun, la maniére dont ils font évoluer le débat.

Apres avoir ciblé les théologiens G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould, nous
avons procédé a I’inventaire de leurs écrits sur la question. Nous avons cherché a faire
ressortir les principales articulations qui jalonnent leurs réflexions. Et puis, nous nous
sommes mis a relever des concepts clés, a les comprendre, les définir ou encore a les
expliquer. Cela, de deux facons : soit en les intégrant dans le corps du texte, soit en les
renvoyant dans les notes de bas de page. Nous avons essayé de mettre en évidence la
particularité de chacun et de souligner leurs différences.

Nous n’avons pas la prétention d’avoir parcouru toutes leurs publications tant elles
sont nombreuses. Une autre source de difficulté non moindre vient de ce que nous ne
sommes pas de formation scientifique. Or, nous le savons, chaque discipline a ses concepts,
sa terminologie, son langage. Quoi qu’il en soit, nous nous sommes appliqués a comprendre,
cerner, analyser les notions et les principes directeurs utilisés par les spécialistes de la
théorie de 1’évolution pour une bonne intelligence de notre problématique. Cela dit, malgré
des insuffisances inhérentes a tout travail intellectuel, nous avons éprouveé un réel intérét a
aborder la question du dialogue entre la science et la foi en la création au travers de la

problématique de la réception de la théorie de I’évolution dans la théologie catholique.

Les grandes articulations du travail

Nous conduisons ce travail en trois grandes parties précédées d’une introduction
génerale et suivie d’une conclusion générale. La premiére partie porte sur la théorie
scientifique de 1’évolution, son accueil dans le milieu scientifique et ecclésiastique. Le
concept de réception est central. L’expression théorie de 1’évolution 1’est davantage. Ce qui
nous oblige a commencer par un aper¢u général de la théorie de I’évolution. Nous
présentons un rapide examen historique ou, d’abord, nous brossons les lignes majeures de la

pensée de Charles Darwin. Il est ainsi évoqué au titre d’un des pionniers le plus
24



représentatif. Ensuite, nous exposons les grandes lignes de la théorie scientifique de
I’évolution, ses options fondatrices et son actualité. A ce point, de nombreuses questions
émergent et donnent lieu a des discussions. Comment expliquer la pluralité de théories de
I’évolution ? Cette pluralité est-elle ’attestation d’une réception plurielle et multiple de la
grande théorie de I’évolution, ce qui lui vaut le qualificatif de paradigme ?

Aprés cette rapide présentation de la théorie de 1’évolution dans ses résultats et dans
ses options fondatrices, nous nous intéressons a la maniére dont le Magistére catholique,
plus exactement les Papes Pie XII, Paul VI et Jean-Paul Il ont approché la question de
I’origine de I’homme d’un point de vue évolutionniste, en considérant I’encyclique Humani
Generis comme le moment-clé dans le traitement de cette problématique. Nous cernons
I’évolution de leurs idées face aux acquis scientifiques, avec les avancées significatives et
les points qui posent probleme. Enfin, nous invitons G. Martelet, J.-M. Maldamé et J.
Arnould dans le débat. Nous voyons comment, en partant de la conceptualité instaurée par
les sciences, ces chercheurs tentent d’appréhender le vivant. Nous cernons les principes
herméneutiques et les concepts fondamentaux autour desquels ils axent leurs réflexions dans
I’appréhension du vivant. Nous examinons comment, dans un cadre théorique ou le concept
d’émergence est une notion centrale, ils prennent en charge la question de la place de
I’homme dans 1’univers, de sa grandeur et de sa singularité et comment ils tentent de
proposer une conception holistique de I’étre humain. Dans ce cadre précis, nous analysons
ce que chacun de ces trois chercheurs considére comme des marqueurs décisifs de ce qu’est
le propre de I’humain.

Ay regarder de prés et en profondeur, cette premiére partie fait courir une question
fondamentale, implicite. En amont et en aval se pose la question de 1’action de Dieu dans la
création. Comment faut-il comprendre I’action créatrice de Dieu dans 1’évolution ?
Comment articuler les données révélées et la conceptualité scientifique ? La deuxiéme partie
se charge de répondre a ces questions. Parce que 1’Ecriture Sainte est le lieu fondateur de la
foi judéo-chrétienne et de tout discours théologique, nous essayons, en premier lieu, de
répondre a la question « comment la Bible dit la création ? ». Ensuite, nous visitons la
maniére dont G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould, dans une diversité d’approches,
s’efforcent de présenter le mode d’agir de Dieu dans la création, comment ils pensent
I’action créatrice de Dieu a la lumiere de la conceptualité scientifique marquée par le
paradigme du devenir. Nous relevons quelques concepts classiques analogiques auxquels ils

font ajouter de résonances théologiques nouvelles. Nous vérifions si, d’une part, cette

25



démarche théologique trouve un écho chez des théologiens non francophones et, d’autre
part, si elle a un enracinement biblique certain, sans concordisme. Nous nous intéressons a la
maniére dont ils mettent en consonance le plan divin et la dimension historique inscrite dans
la nature, conjuguent le dessein de Dieu et la plasticité de la création, en considérant ainsi
toute réalité créée comme une réalité a la fois ordonnée et ouverte au jeu des possibles.

A I’examen, on voit que la question de 1’émergence/origine de ’homme constitue le
nceud des débats, des flottements et des tensions entre la foi et la science (la théorie de
I’évolution en particulier). Symétriquement, il apparait que 1’univers biblique s’intéresse
moins a la question du commencement du monde qu’a celle de son fondement, de son
origine. Dés lors, la question majeure ne serait-elle pas plutét : qu’est-ce qu’étre créature ?
En prolongement, cette question ne se raménerait-elle pas a : qu’est-ce que I’anthropogenése
selon la Bible? Ou encore: que signifient hominisation et humanisation dans une
perspective biblique ? Et donc: qu’est-ce qu’étre humain, interrogation déja portée a sa
maniere par le psalmiste (Ps 8) ? Nous soutenons ce point de vue. Nous essayons de le
développer dans la troisiéme partie de ce travail. Nous parlons de I’hominisation-
humanisation dans une perspective biblique.

En prenant Gn 1, 26-27 et Gn 2, 7 comme point d’appui, nous interrogeons la maniere
dont la Bible pense 1’étre humain. Loin de valider la posture qui pense ce dernier comme
composé d’un corps et d’une dme et le définit par le haut, nous essayons de le cerner dans
son existence et sous un angle dynamique et fonctionnel. Pour finir, nous esquissons des
critéres d’humanisation, le propre de I’humain dans une perspective biblico-chrétienne ou,
de prime abord, ce dernier se décline avant tout comme une créature. Logiquement, est
humain celui qui accepte sa créaturalité, c’est-a-dire choisit de se placer en situation
d’écoute-réponse dynamique devant Dieu ; est également humain, celui qui décide d’entrer
dans une relation d’amour par sa densité et dans ses implications. Force est donc de
reconnaitre que la Bible se tient loin de la quéte du commencement absolu ou factuel de
I’humanité.

Dés lors, ne devrions-nous pas nous attacher a I’idée que la notion chrétienne de
création et la notion scientifique de 1’évolution se rejoignent sur un point fondamental, a
savoir : contrairement a ce que suggére une lecture naive et littéraliste des narrations
bibliques, ’humain, tout comme le cosmos et tout ce qui le peuple, ne se donne pas a voir

dans un horizon essentialiste, mais dans une perspective dynamique et donc historique ?

26



Premiere partie :
LA THEORIE DE L’EVOLUTION, SON
ACCUEIL DANS LE MILIEU
SCIENTIFIQUE ET ECCLESIASTIQUE

27



D’ou venons-nous ? D’ou vient la diversité¢ des espeéces qui peuplent I'univers que
nous habitons ? Ces questions, aussi légitimes que lancinantes, traversent toute 1’histoire de

I’humanité. On les trouve déja posées avec acuité chez les présocratiques préoccupeés par la

question de ['un et du multlp1634 ou du principe inaugurant tous les étres.

Les ébauches de réponses mises a contribution divergent et varient selon les époques
et d’aprés les options philosophiques ou religieuses. Pythagore®, Platon®®, Aristote®” vont
instaurer le temps de 1’essentialisme, de la hiérarchie et de la fixité, celui d’un monde fondé
sur un ensemble de types, d’essences, fixés une fois pour toutes*®. De son coté, la littérature
biblique verra dans les textes bibliques la seule clé explicative de 1’origine des espéces et de
I’humanité. Respectivement, la tradition et la théologie chrétiennes qui en sont issues vont
intégrer sans grande difficulté 1’approche essentialiste-fixiste des especes ainsi que 1’idée
stoicienne d’un déroulement progressif du plan divin et de la présence de raisons séminales®
au sein de la réalité vivante.

Cette conception a été remise en cause par la théorie de 1’évolution. Ce terme est

polysémique. Dans son sens général, 1’évolution désigne un processus continu de

% En effet, dans leur quéte d’une explication rationnelle au pourquoi de la diversité des étres dans I’univers,
certains, dont Thalés de Milet, Anaximéne (550-480), Xénophane (426-355) et Empédocle d’Agrigente (né
vers 490), faisaient appel aux quatre ¢léments fondamentaux de la nature (I’eau, I’air, la terre et le feu) ;
d’autres comme Héraclite d’Ephése ont vu dans [’antagonisme des contraires la cause du changement des
étres. Anaxagore met en avant le Nous (I’intelligence) qui provoque I’union de petits éléments, Spermata, dans
un cycle bien réglé. 1l déclare méme que « rien ne se crée, rien ne se perd, tout se transforme ». Démocrite
voyait ce changement des étres dans le mouvement et les rencontres fortuites des atomes qui finissent par
devenir nécessaires. Pour plus de détails a ce sujet, lire « Les Présocratiques », dans la Bibliothéque de la
Pléiade, Paris, Gallimard, 1988.

% D aprés I’école pythagoricienne, quelle que soit la combinaison de ses angles, un triangle a toujours la forme
d’un triangle. 11 différe d’un quadrilatére ou de tout autre polygone. Il s’ensuit, d’aprés cette conception, que
tous les phénomeénes variables de la nature reflétent un nombre limité d’eide ou essences fixes et précisément
définies (cf. E. MAYR, Darwin et la pensée moderne de [’évolution, Paris, Odile Jacob, 1993, p. 39).

% Dans le Timée, Platon raconte la création de I’univers par le démiurge en se servant du modéle fourni par le
monde des idées. Dans ce sens, toutes les formes vivantes créées ne sont que d’imparfaites copies, des produits
passagers d’un moule idéel qui leur préexiste. L’allégorie de la caverne est tres explicite a ce propos.

%" Le monde aristotélicien est éternel et fixe. 1l en est ainsi de chacun de ses composants. Dans ces conditions,
toute possibilité de passage d’une espéce a une autre est nulle, parce qu’un tel passage suppose une rupture
fondamentale.

% Cf. J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 22.

%9 Dans son commentaire sur la Geneése, saint Augustin semble épouser la conception stoicienne des « raisons
séminales », idée qui a donné naissance a 1’expression courante de la creatio continua. 1l y explique comment
Dieu, au commencement, a créé et déterminé tous les étres soit définitivement soit sous forme des germes qui
se développeraient ensuite lorsque les circonstances opportunes sont réalisées (cf. De genesi ad litteram liber
imperfectus, V, 23,45, DDB, 1972). Dans le contexte augustinien, ’expression creatio continua cotoie le
préformisme qui prétend que le vivant provient d’un germe qui le contient tout entier en miniature. Dans ce
cas, la nouveauté ne serait qu’apparente.

28



changement. En philosophie de la nature, elle qualifie le processus par lequel un germe
déploie sa richesse ou celui par lequel se manifeste ce qui était latent. Dans son acception
specifique, elle désigne I’étude scientifique des vivants, ce que 1’on appelle la théorie de
[’évolution, et qui propose une explication de I'unité et de la diversité des vivants*’. Elle
appréhende I’espéce humaine, dans son unicité, commex« le résultat du méme processus
évolutif qui a engendré I’'immense diversité des étres vivants »**. Ce qui revient a dire que
tous les étres vivants partagent une généalogie commune. En ce sens, la théorie de
I’évolution s’efforce de retracer la longue histoire de la vie qui conduit des protobactéries*
a des organismes complexes jusqu’a I’homme ; de relever les transformations biologiques,
irréversibles, « des organismes les uns dans les autres, au cours des temps géologiques »*,
de dire « pourquoi tous les vivants sont un et si divers »*, ¢’est-a-dire de rendre raison de la
diversité et de I’unité de tous les vivants.

Il se trouve que non seulement cette théorie est au cceur de vifs débats intellectuels
dans la communauté scientifique, mais aussi son accueil par les hommes d’Eglise se heurte a
une réelle difficulté sur le point précis des origines de ’humain. Au centre, se pose la
question de I’origine de I’ame et de la spécificit¢ humaine. Pour les chrétiens, la notion
biblique de création est centrale. S’il est vrai que la postulation que la création et I’évolution
relevent de deux registres de discours différents, est-il aisé de les considérer comme des
sphéres radicales opposées, inconciliables ? N’y a-t-il pas une possibilité pour une foi
fondée sur la Bible de comprendre la valeur particuliére des étres humains d’une maniére qui
prend pleinement en compte a la fois la somme énorme des preuves paléontologiques de
I’évolution humaines et les preuves physiques du vaste processus cosmologique qui supporte
la vie et son évolution®® ? Nous pensons, pour notre part, que 1’esprit humain a plus a gagner
en s’engageant dans une voie qui convoque la complémentarité des savoirs.

Nous voulons parler de la théorie de 1’évolution, de son accueil aussi bien dans le

milieu scientifique que dans le monde ecclésiastique. Nous le ferons en trois chapitres. Le

“0 J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 21.

41|, TATTERSALL, L’émergence de I’homme. Essai sur [’évolution et ['unicité humaine, Paris, Gallimard, 1998,
p. 98.

2 Cf. F. JACOB, « Qu’est-ce que la vie ? », in Y. MICHAUD (dir.), Université de tous les savoirs, vol. 1, Paris,
Odile Jacob, 2000, p. 33.

*3 C. DEVILLERS, H. TINTANT, Questions sur la théorie de I’évolution, vol 1, Paris, PUF, 1996, p. 15.

“J.-M. MALDAME, « Emergence d’un nouveau paradigme scientifique et déplacements de la catégorie du
divin », in Lumiére & Vie, n°® 245 (janvier-mars 2000), p. 29.

). HAUGHT, « Théologie, information et cosmologie : spécificité humaine aprés Darwin », in B. BOURGINE et
alii, Darwinismes et spécificité de [’humain, Louvain-la-Neuve, Harmattan/Academia, 2012, p. 64.

29



premier est un bref exposé de la théorie de I’évolution dans ses options et dans ses
développements : son histoire, ses grandes lignes, son état actuel. Le deuxiéme cerne les
prises de position du Magistere catholique face a la théorie de I’évolution autour des
origines de I’humanité. Le troisieme explore les grandes theses de G. Martelet, J.-M.
Maldamé et J. Arnould ou la conceptualité d’émergence est centrale. Nous verrons comment
leur angle de réflexion fait évoluer le débat et fonde une conception holistique de I’humain,
sans pour autant tomber dans le matérialisme. Une conclusion viendra retracer les grands

axes et ouvrir de nouvelles perspectives.

30



Chapitre 1 : Breve présentation de la théorie de
scientifique de I’évolution : ses options
et ses développements

Une simple observation de la nature suffit pour nous montrer combien cette derniére
est habitée par une grande diversité des especes vivantes. Résolument, leurs origines et le
fait méme de cette diversité posent probléme. En effet, a la différence du christianisme qui
«n’avait gardé de I’héritage des philosophes grecs que 1’idée de la fixité des espéces
vivantes, surtout a travers l’essentialisme, la biologie moderne et, en premier lieu, les
théories de 1’évolution mettent progressivement en lumiere des traits spécifiques au vivant
qui s’opposent & la vision traditionnelle »*°. D’emblée, cette nouvelle vision du vivant
évoque deux concepts qui ont une histoire et une sémantique bien chargées, qu’André
Lalande (1867-1963) considere comme synonymes : I’évolutionnisme et le transformisme.

Il écrit : « L’évolutionnisme est synonyme de transformisme : doctrine de Lamarck,
Darwin, etc., d’aprés laquelle les especes dérivent les unes des autres par transformation
naturelle »*’. En réalité, le transformisme est une doctrine beaucoup plus spéciale que
I’évolutionnisme. Alors que le premier reste strictement une théorie de morphologie
biologique, le second se présente comme une conception philosophique générale qui
enveloppe tous les phénomenes. Il comprend tout un ensemble de théories, entre autres, les
théories biologiques qui rendent compte de la formation des branches de 1’arbre des vivants,
« la théorie de I’origine physico-chimique de la vie a partir d’une soupe physico-chimique
primordiales, les théories de I’histoire de la terre et de la formation du systeme solaire et
enfin les théories cosmologiques »*.

Sans doute, pris littéralement, les deux concepts en question s’associent-ils
spontanément a deux figures éminentes de I’histoire des sciences. Il s’agit du naturaliste
francais et inventeur du terme de biologie, Jean-Baptiste de Monet de Lamarck (1744-1824),

communément appelé Jean-Baptiste Lamarck et du naturaliste anglais Charles Darwin. Ces

*® J. ARNOULD, L Eglise et I’histoire de la nature, Paris, Cerf, 2000, p. 9.
*" A. LALANDE, VTCP, Paris, Quadrige, 2010, p. 315.
*® 0. HENRI-ROUSSEAU, « L’évolutionnisme en ... évolution », in Kephas-Science, avril-juin 2003, p. 109.

31



deux noms dessinent une nouvelle approche de la grande question de I’évolution®. Ils
symbolisent également deux facons de I’expliquer, mais aussi leur accord fondamental sur la
réalité du fait™®. Du premier, J. Arnould écrit que s’il « ne manque pas de précurseurs, il n’en
mérite pas moins le titre de fondateur de la théorie du transformisme »°%. On a fait de lui le
chef de file des partisans du vitalisme et de 1’orthogenése, conception dont se réclament le
philosophe francais Henri Bergson (1859-1941) ainsi que le théologien, philosophe et
paléontologue Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955). En revanche, le second, si I’on en
croit Olivier Henri-Rousseau, est vu comme «le premier a proposer une théorie de
I’évolution des étres vivants qui ne soit pas seulement une idée, mais une construction
rationnelle, rassemblant en un tout cohérent, une multitude d’observations éparses »°2,
Méme jugement dans la bouche de J.-M. Maldamé : Darwin « fut le premier a avoir exprimé
I’articulation entre sélection et adaptation pour rendre compte des transformations qui
expliquent la formation des espéces et leur suite au travers de transformations »>. Aussi est-
il vu comme le principal représentant de ceux qui font reposer les mécanismes évolutifs sur
de petits changements aléatoires pilotés par la sélection naturelle®*.

Pour avancer dans notre problématique et sans trop nous attarder sur les détails, nous
croyons utile de présenter les grandes lignes de la vision du naturaliste anglais C. Darwin,
qui n’est pas sans incidence théologique sur des points comme, par exemple, 1’historicité
d’Adam et Eve, la conception de ’action de Dieu dans le monde, la question du péché
originel et celle de la bonté de Dieu face a la dramatique humaine, 1’idée d’un dessein divin,
etc. Ensuite, nous ferons un tour d’horizon sur quelques théories explicatives du vivant nées
des intuitions darwiniennes. Enfin, une sorte de bilan viendra relever les points qui irriguent

les débats entre chercheurs et les questions épistémologiques y afférentes.

* Ce mot est absent du vocabulaire de Lamarck qui parle de progression ; il est également absent de la
premiére édition de L’Origine des espéces (cf. A. BOURGUIGNON, L’ homme imprévu. Histoire naturelle de
I’homme, 1. 1, Paris, PUF, 1989, p. 149).

%0 Cf. E. GILSON, D Aristote ¢ Darwin et retour. Essai sur quelques constantes de la biophilosophie, Paris,
Vrin, 2006, p. 82.

> J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 23.

°2 0. HeNRI-RoUsSEAU, Darwin et ses héritiers. Au-dela des querelles, Perpignan, Artége, 2009, p. 68.
L’auteur est professeur émérite de I’université de Perpignan et spécialiste de « Chemical Physics ».

% J-M. MALDAME, «Création et évolution. L’évolution est-elle contre la création ? »,
http://biblio.domuni.org/articlestheo/evolutionetcreation, tiré le 28/03/2013, p. 1 sur 8.

> Remarquons que Darwin est resté trés prudent et méme hostile & I’extension de ses conclusions hors de leur
domaine strict. D’autres 1’ont fait. Ce qui donne « le darwinisme », une idéologie dont Darwin lui-méme est
innocent.

32


http://biblio.domuni.org/articlestheo/evolutionetcreation

1.1. Charles Darwin et I’origine du vivant

Le nom de Charles Darwin est associé¢ a la théorie de I’évolution ou a ce que ’on
appelle le darwinisme, méme s’il se montrait réservé et méme hostile a 1’extension de ses
conclusions hors de leur domaine strict.

Dans les lignes qui suivent, nous nous proposons de faire une présentation
substantielle de la conception de Darwin sur I’origine des especes en général, et de I’espece
humaine en particulier. Notre effort consistera a dégager les grandes lignes de sa pensée, qui
constituent la cheville-ouvriére de la théorie de I’évolution, expression qu’il n’utilise qu’a
partir de la 6° et derniére édition de sa célebre L’Origine des espéces au moyen de la

sélection naturelle ou la lutte pour [’existence dans la nature.

1.1.1. La conception darwinienne de [ origine des espéces

L’univers intellectuel ou vécut Charles Darwin est non seulement héritier de la
philosophie essentialiste et de I’idée d’une création individuelle de chaque espeéce par Dieu,
mais il se voulait aussi une caisse de résonance d’une société portée par la théologie
naturelle tributaire de 1’époque victorienne bétie « sur ’'unité des deux ordres, I’ordre de la
nature et I’ordre de la surnature »*°. L’archidiacre anglican William Paley (1743-1805)° se
trouve étre le maitre a penser de cette vision théologique. Celle-ci fait de 1’ordre de 1"univers

« une providence personnalisée, puisque le créateur a adapté chaque espéce de la mécanique

% J.-M. MALDAME, « Darwin et Dieu », p. 159.

% Dans sa Théologie naturelle, ou preuves de [’existence et des attributs de la divinité, William Paley part
d’un simple principe que « toute invention suppose un inventeur ». Aussi élabore-t-il son « providentialisme »
en se servant d’un constat : les organismes sont a la fois trés complexes et bien adaptés a leur milieu. Examinés
de plus pres, ils font preuve d’une ingénieuse solidarité, chaque partie contribuant organiquement au tout. A ce
phénoméne, W. Paley propose une double explication : soit ces organismes ont été créés piece par piece par un
Dieu Ingénieur ; soit ils sont le fruit d’une rencontre fortuite et incroyablement productive entre matiéres
inertes et forces physiques. Partant d’une analogie devenue célébre — la découverte d’'une montre dans 1’herbe
par un promeneur en pleine campagne — Paley opte pour la premiére explication : I’attribution de la création a
un étre intelligent, un ingénieur ou un architecte supréme. L’existence d’une montre suppose un concepteur,
car toute organisation suppose un organisateur. Et cette montre a été fabriquée en vue d’un but, ’'usage que
I’on en fait. Cela dit, toute ’harmonie dans la nature est la cause ultime d’une volonté et d’une intelligence
divines.

33



du monde 4 1’'usage de I’homme »°’. Un univers, & tous égards, dominé par le physicalisme
newtonien et 1’essentialisme issu du géométrisme pythagoricien.

C’est cette vision physico-théologique et philosophico-essentialiste dont il fut
imprégné dés son jeune age que Darwin va déconstruire. Mais la question est de savoir ce
qui aurait présidé a cette nouvelle voie dans laquelle Darwin allait s’engager. Serait-il
conduit par des considérations philosophiques et idéologiques ? Rien de tout cela, pense
bien Olivier Henri-Rousseau. La préoccupation premiere de Darwin était de chercher une
explication objective a des questions existentielles et a celle du pourquoi de la multitude
d’espéces aux propriétés variées observées dans la nature®. Qu’importe alors si une pareille
entreprise conduisait, par effet domino, a la remise en question des créations séparées,
I’histoire du monde selon la Bible ou encore I’immutabilité des espéces telles qu’elles sont
rapportées dans les récits bibliques. La force de Darwin viendrait des arguments empiriques
obtenus grace a sa croisiere de cing ans autour du monde sur le Beagle (1831-1836). Cette
derniére lui donna 1’occasion de collecter un nombre considérable d’observations,
notamment sur les pinsons des iles Galapagos. Ce qui lui permit de développer une réflexion
qui allait servir de matrice conceptuelle dans I’intelligence de 1’unité de la vie et de son
irreductible diversité. Il va la fonder sur les jeux de mutations sélectionnées dont le caractere
est aléatoire, ou ’adaptation aux conditions physico-chimiques dans la lutte intra et extra
spécifique joue un réle déterminant.

L’essentiel de ses idées se trouve contenu dans son ceuvre magistrale L’ Origine des
espéces, publiée en 1859, dont I’introduction, aprés un aveu des erreurs de ses convictions
juvéniles®, donne le condensé des articulations majeures de son champ heuristique. Voici ce

qu’il y écrit :

« Je suis pleinement convaincu que les espéces ne sont pas immuables ; je suis
convaincu que les espéces, qui appartiennent a ce que nous appelons le méme
genre, descendent directement de quelque autre espéce ordinairement éteinte, de
méme que les variétés reconnues d’une espece quelle qu’elle soit, descendent

directement de cette espéce ; je suis convaincu, enfin, que la sélection naturelle a

S J-M. MALDAME, « Darwin et Dieu. Etude de I’itinéraire spirituel de Darwin en lien avec 1’¢laboration de la
théorie de I’évolution », in BLE, XCVIII, 1997, p. 161.

%8 0. HENRI-ROUSSEAU, Darwin et ses héritiers, p. 59.

* Une certaine lecture de la Genése prétendait que Dieu avait créé les espéces indépendamment et
distinctement les unes des autres telles qu’elles sont encore aujourd’hui, alors que la réalité est tout autre. Les
espéces sont filles du temps.

34



joué le role principal dans la modification des espéces, bien que d’autres agents y

aient aussi participé »%.

Ce passage se présente comme le sommaire des principaux thémes de la pensée de
Darwin. On vy distingue cinq idees forces : le fait méme de 1’évolution, le gradualisme,
I’ascendance commune, la variabilité des espéces ou ’apparition des espéces par spéciation
populationnelle et la sélection naturelle®. Pour Darwin, les espéces vivantes ne sont pas
apparues d’un seul jet ni dans le cadre d’une semaine. Elles apparaissent progressivement
dans le temps. D’ou le rejet de I’immutabilité des espéces au bénéfice du gradualisme.
Contrairement a la vision dominante de son temps qui, pour reprendre 1’ornithologue,
biologiste et généticien allemand Ernst Mayr (1904-2005), voyait dans les espéces des
productions immuables créées séparément en un temps déterminé, et donc comme des
«"genres naturels”, définis par des caractéristiques constantes et nettement séparées les unes

des autres par des fossés infranchissables »®

, Chez Darwin, par contre, les espéces
descendent les unes des autres en se modifiant. A la notion d’espéce, il préfere de loin celles
de variété ou de race faites par un processus naturel de descendance avec modification. La
notion de ’ascendance commune est d’une grande importance en tant qu’elle fonde I’unité
du monde vivant et sa diversité. Les récentes découvertes sur 1’unité ou la similitude du code
génétique entre les bactéries et les autres organismes vivants supérieurs montrent a quel
point I’idée de I’ascendance commune est essentielle.

Darwin considere la variation des espéces et la sélection naturelle comme deux
facteurs centraux des mécanismes de la transformation graduelle et ramifiante des vivants et
de leur adaptation a I’environnement. « Dans les corps vivants, écrit C. Darwin, la variation
cause les modifications légéres, la génération les multiplie presque a ’infini et la sélection
naturelle s’empare de chaque amélioration avec une sireté infaillible ». Cest la sélection
naturelle qui oriente le changement des especes. Elle en est la force principale. Son pouvoir
transformateur serait sans limite : « On peut dire que la sélection nature scrute a chaque

instant et dans le monde entier les variations les plus légeres ; elle repousse celles qui sont

8 C. DARWIN, L’Origine des espéces au moyen de la sélection naturelle ou la lutte pour [’existence dans la
nature, Paris, La Découverte/Maspero, 1983, p. 5-6.
1 Cf. E. MAYR, Darwin et la pensée moderne de [’évolution, p. 54-55.
%2 1hid, p. 60. Selon Ernst Mayr, ’espéce est un ensemble des individus interféconds, c’est-a-dire capables de
se produire en des descendants féconds. Les espéces nouvelles résultent de 1’isolement de groupes d’individus
évoluant ensuite a leur propre compte, par modification de leur capital génétique. Les barriéres sont tout a la
fois géographiques, écologiques, génétiques, mais capables de se déplacer.
8 C. DARWIN, L Origine des espéces, p. 199.

35



nuisibles, elle conserve et accumule celles qui sont utiles; elle travaille en silence,
insensiblement, toujours et partout, dés que I’occasion s’en présente, pour améliorer tous les
étres organisés relativement a leurs conditions d’existence organiques et inorganiques »*.
Elle est « cette conservation des différences et des variations individuelles favorables et cette
¢limination des variations nuisibles (...). Elle implique seulement la conservation
accidentellement produites, quand elles sont avantageuses a 1’individu dans les conditions
d’existence ou il se trouve placé »*. Elle oriente le jeu des variations qui se produisent au
hasard, dont I’issue est imprédictible. Ainsi apparaissent progressivement de nouvelles
races, variétés et especes.

Il va sans dire que I’explication de la diversité des especes par la sélection naturelle,
I’adaptation, le conditionnement physico-chimique et 1’isolement sexuel ou géographique de
populations interfécondes écarte I’idée des créations séparées. Lamarck voyait 1’évolution
comme un processus orienté tendant vers une fin bien précise et prédestinée (ce qui donnera
naissance au concept d’orthogénése) et parlait d’une force vitale qui dirigerait 1’évolution
dans un sens allant du simple au plus complexe. Il en parlait en termes d’« une montée
progressive des organismes vers une perfection toujours plus grande : il y a bien un ordre
dans la nature qui, au travers d’un temps devenu créateur, vient progressivement se
révéler »®. En revanche, Darwin construit sa conception du vivant sur des bases non
finalistes ou la notion de hasard est centrale. De sorte que ce qui présente la forme d’un
dessein est redevable du hasard ou de I’'imprévu. Cela aura pour conséquence le rejet du
principe aristotélicien que « la nature ne fait rien en vain » et, de ce fait, « ce qui arrive par
nature arrive en vue de quelque chose »°". Pour Darwin, les variations ou modifications des
organismes d’une génération a 1’autre ne se font pas en fonction d’une finalité ou d’un but a
atteindre, tant il était sceptique a 1’idée de 1’évolution comme progres, une ascension bien
orientée vers son accomplissement. Un tel processus est sans finalité (cause finale). Si I’on
en decéle une, celle-ci, commente J. Arnould, serait plutdt « liée & une lecture a posteriori
de la réalité biologique, et non a une lecture a priori a laquelle peut conduire
I’adaptationnisme »®_ 11 n’existe aucune tendance qui pousse les espéces a évoluer dans telle
ou telle autre direction. De telle sorte que tout ce qui s’apparente a la finalité ne pourrait

I’étre qu’a posteriori, aprés I’apparition de la réalité qui reste largement impredictible.

% C. DARWIN, L Origine des espéces, p. 84.
% Ibid, p. 126.
% J. ARNOULD, L Eglise et I’histoire de la nature, p. 47.

" ARISTOTE, Physique, 11, 8, 199a 10.
% J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 6.
36



C’est dans ces termes que Darwin a essayé d’expliquer ’origine des espéces. Alors,

qu’en est-il de I’homme et quelle place lui concéde-t-il dans le concert des étres vivants ?

1.1.2. L origine de I’homme et sa place dans la nature

C’est dans La Descendance de [’homme, ouvrage zoologico-anthropologique publié en
1871, que Darwin traite de la question. Il se donne pour but de répondre a trois questions :
celles de savoir « premiérement, si I’homme comme toute autre espéce, descend de quelque
forme préexistante, secondement, le mode de son développement, et, troisiemement, la
valeur des différences existant entre ce qu’on appelle les races humaines »%,

Quels éléments de réponse Darwin apporte-t-il a ces questions ? En raccourci, il étend
le transformisme a I’homme. Il existe un lien de parenté entre I’humanité et les grands
singes anthropoides ou catarhiniens. Cette position n’est pas sans conséquences
anthropologiques. Plus qu’une invitation, elle résonne comme un devoir a repenser les
frontieres traditionnelles entre ’homme et le régne animal. L’évolution sépare les especes.
L’origine de ’homme se rattache a une séparation qui ne peut se reproduire. La sélection
naturelle ne sélectionne pas seulement les variations organiques avantageuses, mais aussi les
instincts. Par ailleurs, Darwin insiste sur un point capital : tous les hommes appartiennent a
la méme espece comme le prouve leur interfécondité. 1l tient pour superficiel les différences
raciales. Toutefois, s’il n’a jamais dit que I’homme descendait du singe, Darwin I’a pourtant
inscrit, comme nous venons de le relever, dans le grand arbre phylogénétique du régne
animal, lequel émerge lui-méme du monde minéral. L’inscription du phénoméne humain
dans la temporalité et dans la lignée animale se veut « un élément important du paradigme
de la biologie contemporaine »"°. Une conviction bien partagée par Christian Montenat, Luc
Plateaux et Pascal Roux qui écrivent dans leur collectif Pour lire la création dans

[’évolution :

« L’homme est partie intégrante du monde biologique. Cette évidence ne peut plus
étre contestée aujourd’hui. Espéce parmi d’autres espéces, 1’Homo sapiens, ¢’est-a-
dire I’humanité actuelle tout entiére, est 1’aboutissement d’une longue évolution

biologique étalée sur plusieurs centaines de millions d’années. Son anatomie, sa

8 C. DARWIN, La Descente de I’homme et la sélection sexuelle, Bruxelles, Complexe, 1981, p. XXIV.
" B. FELTZ, La science et le vivant. Introduction & la philosophie des sciences de la vie, Bruxelles, De Boeck
Université, 2002, p. 39.

37



physiologie et de nombreux traits de son comportement se sont fagconnés au cours

de cette longue histoire »".

Les études fondées sur la paléontologie, I’anatomie comparée, 1’embryologie, la
génétique, la biochimie, 1’analyse comparative des génomes, etc. mettent en évidence
I’existence des similarités biochimiques et chromosomiques entre I’homme et les grands
singes’?. Ces similarités « sont si importantes que ’on en vient a s’étonner qu’il y ait une
différence de morphologie et de développement cérébral »"®. Ce qui parait conforter la thése
de D’ascendance commune. Mais cela va-t-il sans soulever d’interrogations dans
I’explication des mécanismes spécifiques de la spéciation’, au niveau de micro-évolution ou
de macroévolution ? Entendons par la micro-évolution, « la transformation d’une espéce en
une voisine appartenant au méme genre (par exemple le chien et le loup, I’ane et le
cheval) »™. Par ailleurs, la macro-évolution est une « évolution & un niveau supérieur a celui
des espéces ; évolution des taxa supérieurs et production de nouveautés évolutives telles que
de nouvelles structures »®, ou encore c’est la transformation d’un genre en un autre a
I’intérieur d’un ordre ou d’un ordre a un autre a 1’intérieur d’une classe, ainsi des suites.

Formulons la question autrement. Si I’idée méme de 1’évolution semble s’ imposer, les
spécialistes sont-ils unanimes quant aux explications données sur les mécanismes précis du
processus évolutif ? N’est-on pas plutdt devant un pluralisme théorique irréductible ? Cette
hétérogénéité théorique invalide-t-elle la théorie de 1’évolution ou vient-elle simplement
indiquer la difficulté de toute élaboration scientifique a atteindre une certitude absolue ?

Ainsi serait-il bon de passer en revue quelques théories postdarwiniennes formant

I’édifice conceptuel des mécanismes de 1’évolution.

"L C. MONTENAT, L. PLATEAUX, P. ROUX, Pour lire la création dans I’évolution, p. 39.

"2 Les récentes recherches scientifiques montrent que la carte génétique de I’espéce humaine et celle des
chimpanzés sont a 99 % identiques. De 1’avis des spécialistes, tels que le Prix Nobel Pierre Devos, ce résultat
signifie que, sur les 66 millions d’années qui se sont écoulées depuis la séparation de nos lignées, seul moins
de 1 % de ce matériau a changé (cf. P. DEvOS, « Qu’est-ce qui nous rend humain ? », in B. BOURGINE et alii,
Darwinismes et spécificité de I’humain, p. 33).

BE, MAYR, Darwin et la pensée moderne de [’évolution, p. 41.

™ La spéciation désigne la production de nouvelles espéces ou I’apparition d’une nouvelle espéce a partir d’une
espéce ancestrale.

0. HENRI-ROUSSEAU, « L’évolutionnisme en ... évolution », p. 111.

® E. MAYR, Darwin et la pensée moderne de I’évolution, p. 210.

38



1.2. Les développements de la théorie de I’évolution du vivant

Au cours de ’histoire, depuis Darwin, on a vu fleurir une constellation considérable de
significations et d’interprétations des processus de I’évolution selon que 1’on insiste sur telle
notion ou sur telle autre, ou selon que 1’on met un peu plus d’accent sur telle dimension
plutdt que sur 1’autre notion, ou encore selon les écoles, dans le temps ou dans I’espace.
Bref, de nombreuses variantes ou théories concurrentes sont proposées soit pour compléter
des questions qu’il a laissées ouvertes soit pour les rectifier.

Notre propos n’est pas de faire un inventaire complet de toutes les théories de
I’évolution, nombreuses et anciennes. Nous voulons tout simplement brosser en grandes
lignes quelques-unes des plus connues. Ce travail nous donnera un apercu général de 1’état
des travaux scientifiques en la matiére. Conséquemment, il nous permettra de voir ce qui les

oppose et ce qu’elles ont en commun.

1.2.1. Le néo-darwinisme

Assez souvent, on assimile le néo-darwinisme a la théorie synthétique. Ernst Mayr
balaie cette identification. C’est son point de vue que nous retenons ici.

En effet, terme forgé par le disciple de Darwin, George J. Romanes en 1896, pour
désigner le sélectionnisme exclusif d’August Weismann autour des années 1883-1886, le
néo-darwinisme est un darwinisme débarrassé de I’idée lamarckienne de 1’hérédité des
caractéres acquis issus du milieu. A la différence de J.-B. Lamarck, pour qui I’organisme ne
se modifie que s’il est sollicité par le milieu, A. Weismann insiste sur le rble prépondérant
de la sélection naturelle comme seul facteur explicatif de la spéciation des especes et
accorde une large place a la diploidie” ainsi qu’a la recombinaison génétique a travers la
reproduction sexuée. Il conteste 1’évolution par orthogeneése (la force phylétique
téléologique et finaliste), le mutationnisme (1’origine des nouveaux types et des nouveaux
organes reposant sur les sauts qualitatifs majeurs) et I’hérédité des caractéres acquis. A son

jugement, dés le début de la vie, il y a la séparation de deux lignées cellulaires : le

" En biologie, une cellule est dite diploide (du grec diploos, double et eidos, en forme de) lorsque les
chromosomes qu’elle contient sont présents par paire (2n chromosomes).

39



phenotype et le génome, ce dernier étant considéré comme le seul responsable des
transformations évolutives et des variations des especes’.

Du fait méme de son hostilité¢ a ’héritabilité des caractéres acquis, le néo-darwinisme
entra en conflit avec les mendéliens qui, pour leur part, récusent le role éminent conféré a la
sélection naturelle et font de la mutation drastique (évolution par des sauts) le facteur
explicatif dominant de 1’évolution.

Alors, laquelle des deux écoles expliquerait le mieux le phénomene évolutif ? Peut-on

les concilier dans une sorte de synthése ?

1.2.2. La théorie synthétique

La collaboration entre généticiens, naturalistes, paléontologues et biologistes au cours
des années 1940 a permis de concilier les découvertes de G. Mendel en génétique et la
théorie de 1’évolution. D’ou le nom de la théorie synthétiqgue. Michel Delsol et ses
collaborateurs I’appellent « la fille du darwinisme classique »”. Ses maitres a penser ont été,
entre autres, Theodosius Dobzhansky (1900-1975), avec ses travaux sur les populations,
Ernst Mayr, avec ses études en zoologie, et George Simpson (1902-1984), avec ses travaux
en paléontologie.

D’apreés cette école®™, la sélection naturelle et les changements de fréquence de génes
expliquent a eux seuls la totalité du processus évolutif. La spéciation résulterait de
I’isolement géographique de petites populations marginales, des changements génétiques au
sein des populations sous la direction de la sélection naturelle. La transformation d’une
espece en une autre se fait sans séparation manifeste entre espéce souche et espece
descendante. Ces mutations apparaissent de maniére aléatoire. La macro-évolution et la
micro-evolution représentent un seul et méme phénomeéne.

La théorie synthétique conteste le néo-lamarckisme (I’hérédité des caractéres acquis),
la conception essentialiste de I’espéce, toutes les formes des théories fondées sur 1I’idée que

la transformation d’une espéce se déroule selon une direction immuable et qu’elle se dirige

"8 Cf. 0. HENRI-ROUSSEAU, Darwin et ses héritiers, p. 110.

" M. DELsoL et alii, « Le hasard et la sélection expliquent-ils I’évolution ? Biologie et métaphysique », in
Laval théologique et philosophique, vol. 50, n° 1 (1994), p. 8.

8 Nous tenons I’essentiel de notre propos de : - A. BOURGUIGNON, L homme imprévu. Histoire naturelle de
[’homme, t. 1, Paris, PUF, 1989 ; - G. LECOINTRE (dir.), Guide critique de I’évolution, Paris, Belin, 2000.

40



vers un but (orthogénése, nomogenese, aristogenese, principe oméga). Elle rejette les
théories mutationnistes qui postulent 1’émergence drastiques des formes de vie radicalement
différentes.

Dés lors qu’elle ne s’explique que par la sélection naturelle et les modifications
graduelles des génes dues principalement aux conditions physico-chimiques ambiantes,
désormais 1’évolution est vue comme un processus fondamentalement lent, régulier et
continu qui assure une meilleure adaptation a un environnement donné sous I’action de la
sélection naturelle. Cette facon de concevoir les mécanismes évolutifs occasionne des
critiques de la part de Niles Eldredge et Stephen-Jay Gould qui qualifient la théorie
synthétique de «gradualisme phylétique »*'. La question est de savoir si 1’évolution est
graduelle, un processus linéaire qui va inéluctablement vers le meilleur. Quel est son
rythme ? Comment justifier la macro-évolution ? La problématique des chainons manquants
ou des fossiles intermédiaires est ici cruciale.

Pour pallier ces deux difficultés, a savoir I’absence des chalnons intermédiaires et la
conception gradualiste ou continuiste de 1’évolution, le généticien et embryologiste
autrichien Richard Benedict Goldschmidt (1878-1958) va développer ce que 1’on appelle la
théorie du « monstre prometteur »*, une évolution procédant par des bonds ou des sauts
drastiques. Pour leur part, les paléontologues américains N. Eldredge et S.-J. Gould vont
proposer la théorie des équilibres ponctués. Disons un mot sur cette théorie.

1.2.3. La théorie des équilibres ponctués

Comme alternative au gradualisme phylétique véhiculé par la théorie synthétique, N.
Eldredge et S.-J. Gould élaborent la théorie des équilibres ponctués, c’est-a-dire une
évolution se produisant par a-coups entrecoupés de longues périodes statiques, appelées
stases. L’idée est qu’au cours des temps géologiques, il y a de longues périodes de stabilité
pour les espéces, entrecoupées par d’autres périodes ou les especes sont rapidement

transformées en de nouvelles especes. Les partisans de cette théorie tiennent les populations

8 K.-R. MILLER, A la recherche du Dieu de Darwin (trad. fse de Jean-Christophe Napias), Paris, Presses de la
Renaissance, 2009, p. 114.
8 Cf. 0. HENRI-ROUSSEAU, Darwin et ses héritiers, p. 110.

41



marginales vivant dans des aires géographiques isolées comme responsables de la spéciation
populationnelle®.

Cette fagon d’expliquer les processus de 1’évolution vient invalider la thése majoritaire
d’aprés laquelle la plupart des changements macro-évolutifs se font de maniere lente et
graduelle a la suite de petites modifications accumulées au fil du temps et qui finissent par
donner naissance a un organisme totalement nouveau. L’évocation des apparitions brusques
vient également répondre a la problématique de I’absence des chainons intermédiaires.

Par ailleurs, nombre de chercheurs contestent cette approche. Si I’existence des sauts
génetiques brusques qui produisent une nouvelle espece peut étre reconnue, il se trouverait
que de tels cas sont tres faibles et ne se produisent, assez souvent, que chez les végétaux®,
ainsi allegue le scientifique et philosophe francais Michel Delsol. Le biologiste cellulaire
américain Kenneth R. Miller ne voit aucune différence fondamentale entre le gradualisme et
le ponctualisme. S’il y en a une, avance-t-il, elle reposerait uniqguement sur «le choix
arbitraire de 1’échelle de temps sur laquelle on applique les données »*. La spéciation
instantanée n’est que le résultat d’une compression du temps qui survient chaque fois qu’une
nouvelle couche se forme dans I’enregistrement fossile.

D’aprés d’autres auteurs — c’est le cas de J.-M. Maldamé —, I’édifice conceptuel
gouldien du ponctualisme met en valeur la thématique de la contingence, qui est une notion
philosophique fondamentale. Elle est centrale dans la conceptualité scientifique qui préside
aux recherches sur ’origine du vivant. Il en découle que «1’évolution ne va pas vers le
mieux. Le changement brutal est dii a une rupture d’équilibre et donc s’exprime en termes
de désordre »*. En prolongement, il ressort que ce changement aurait pu ne jamais survenir
ou en étre autrement. Il est plus raisonnable de penser que « notre monde n’est peut-étre pas

le meilleur possible ni I’aboutissement d’un processus de progres ».

8 G. LECOINTRE (dir.), Guide critique de I’évolution, p. 55-56.

8 M. DELsoL, Darwin, le hasard et Dieu, Paris, Vrin, 2007, p. 38.

® K.-R. MILLER, A la recherche du Dieu de Darwin, p. 152.

8 J.-M. MALDAME, « Evolution et création. La théorie de 1’évolution : ses rapports avec la philosophie de la
nature et la théologie de la création », in RT, n® 96 (1996), p. 558.

42



1.2.4. La théorie de I'évolution neutraliste

Dans I’ensemble, Mooto Kimura, John Lester King et Thomas Jukes proposent 1’idée
selon laquelle beaucoup, sinon la plupart des substitutions d’acides aminés et de nucléotides
au cours de I’évolution sont des fixations aléatoires de mutations neutres ou quasi neutres®’.
Ces scientifiques soulignent le caractére non adaptatif de la plupart des mutations. Ils
pensent qu’une énorme partie des mutations est neutre et une autre partie importante est
handicapante. De fait, les mutations procurant un avantage sont quasiment inexistantes. Le
hasard ou la dérive génétique est presque 1’unique clé de 1’évolution. Par conséquent, le rdle

de la sélection naturelle serait quasi nul.

1.3. Des considérations critiques

Deux volets feront 1’objet de notre analyse. Le premier fait état des lieux de
controverses et de débats dans 1’explication des mécanismes évolutifs tel qu’il ressort des
théories que nous venons d’évoquer. Nous n’entrerons pas dans les technicités de ces débats
car nous n’en avons pas la compétence requise. « Cela releve du débat interne a la
communauté des chercheurs, dont on ne peut que recevoir les conclusions, toujours
provisoires »%, nous prévient le scientifique et théologien jésuite Francois Euvé. Nous nous
contenterons de faire ressortir des points de controverses les plus marquants. Enfin, le

second volet s’interroge sur le statut épistémologique de la théorie de 1’évolution.

1.3.1. Les points de discussions

Des spécialistes de la compétence d’Ernst Mayr refusent de voir dans le darwinisme

;. cq - Ly c 1 . 89
une théorie monolithique, d’autant plus que son autorité ne repose pas sur une idée unique™ .

IIs y voient plutdt un faisceau explicatif, un cadre conceptuel largement ouvert.

8 E. MAYR, Darwin et la pensée moderne de I’évolution, p. 186.
8 F. EUVE, « Pour une théologie de 1’Evolution », in Etudes, t. 404, n° 3 (2006), p. 348.
8 Cf. E. MAYR, Darwin et la pensée moderne de I’évolution, p. 53-55 et p. 117.
43



De cette hétérogénéité conceptuelle, nous posons un constat. D’une maniére générale,
nous distinguons deux principaux lieux de débats, voire de discussions internes entre les
spécialistes. Le premier vise les mécanismes de sélection et d’adaptation. Le second porte
sur la conjonction entre le gradualisme phylétiqgue (la continuité graduelle) et les
changements soudains dans la spéciation des especes. La grande majorité de spécialistes
accorde aux processus de sélection et d’adaptation, en lien avec le facteur temps et les
conditions physico-chimiques (conditions géographiques et climatiques) le pouvoir
explicatif et causal dans la formation de nouvelles especes et la diversification des formes.
Cette position ne fait pas I’'unanimité de tous les scientifiques. Bien qu’ils reconnaissent
I’importance de la sélection naturelle, d’autres scientifiques la jugent moins décisive. En
retour, ils évoquent une diversité des facteurs et des concepts tels que 1’auto-organisation ou
la complexité, la co-évolution et la méta-évolution®® — le deuxiéme concept, nous semble-t-
il, connote quelque chose qui va au-dela des simples processus évolutifs. Selon eux, la
sélection n’explique pas tout ou, du moins, elle n’est pas le seul facteur de la transformation
et de la variation des espéces. J. Arnould résume mieux cette position par ces mots : « La
sélection permet seulement de comprendre d’un point de vue scientifique comment et, en
partie, pourquoi, au sein d’un monde biologique marqué par la profusion et la contingence,
cet organe, cet organisme, ce groupe ou cette espéce émerge, s’impose ou disparait »L

Dans son article «La théorie de [I’évolution: que signifie "darwinisme”
aujourd’hui ? », Jean Gayon reprend deux principaux arguments tirés de The Origens of
Order : Serf-Organization and Selection de S.A. Kauffman pour qui la complexité impose
de serieuses limites au pouvoir adaptatif de la sélection naturelle. Le premier argument
repose sur la présence des propriétés des systemes vivants, dits génériques, qui apparaissent
spontanément en vertu de leur complexité intrinseque, quelles que soient les contraintes,
telles que les pressions sélectives qu’on leur applique. Le deuxiéme s’entend de la maniere
suivante : dés que I’on dépasse un certain seuil de complexité, il y a de sérieuses limites a la
capacité des systémes soumis a la sélection d’évoluer vers un plus haut niveau de fitness (ou

valeur sélective), ou méme de se maintenir a un certain niveau. Ici, I’idée de base est que

% Ces concepts sont d’E. Yantsch. Par la coévolution, il faut entendre I’enchevétrement des systémes évolutifs
qui se réalise déja en germe dans les nombreux rapports de symbiose. La métaévolution renvoie a 1’évolution
continue des mécanismes et des principes évolutifs eux-mémes (cf. A. GANOCzY, Dieu, [’Homme et la Nature.
Théologie, mystique, sciences de la Nature, Paris, Cerf, 1995, p. 265).
%1 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 62.

44



certains degrés de connectivité dans le génome (boucles de rétroaction entre génes de
régulation) sont plus favorables que d’autres a 1’action de la sélection®.

Voila pourquoi certains scientifiques fondent 1’explication de I’histoire de la vie sur
les lois présentes dans la nature et I’action du hasard. Leur postulat fondamental est que « la
sélection se range plus particuliérement dans le cadre de I’action des lois, les mutations dans
celui des événements déclenchés par le hasard qui met en jeu les lois de la nature »*. Nous
verrons plus loin ce qu’il faut entendre derriere le terme hasard.

Pour leur part, Eva Jablonka et Marion Lamb parlent des systemes de transduction des
signaux extragenomiques (extracellulaires, environnementaux) au genome, capables de
provoquer des remaniements dans le génome lui-méme®. D’autres encore proposent le
modéle d’une évolution a quatre dimensions : génétique, épigénétique, comportementale et
symbolique. Parlant justement de la spéciation de I’homme, certains estiment que cette
derniére aurait suivi différents modeéles en diverses époques : 1’évolution par sauts ou

% 1’évolution réticulaire et I’évolution

cladogenése, 1’évolution graduelle ou par anagenése
en mosaique avec des rythmes évolutifs dans une lignée ou entre diverses lignées®,

Cette pluralité des prises de position manifeste-t-elle la non fiabilité de la théorie de
I’évolution ? Comme si cela ne suffisait pas, les nouvelles découvertes des squelettes
d’Orrorin (découverts par Brigitte Senut, au Kenya en 2000, datant d’environ 6 millions
d’années), des squelettes de Toumai (appelé espoir de vie, découvert par Michel Brunet, au
Tchad en 2001, remonte autour de 7 millions d’années) et ceux d’Ardipithecus ramidus ou
Ardi, du nom d’un chercheur tchadien (un hominidé qui aurait vécu en Ethiopie il y a 4,5
millions d’années bien avant Lucy et serait bipéde), viennent renverser le schéma évolutif
traditionnel. Elles prennent 1’allure d’un véritable coup de tonnerre scientifique et
philosophique ; une révolution dans la vision des origines de ’homme d’autant plus que la

bipédie semble précéder la quadrumanie®. Alors, Evolution, une théorie en crise®®, pour

% J. GAYON, « La théorie de I’évolution : que signifie "darwinisme” aujourd’hui ? », in Y. MICHAUD (dir.),
Université de tous les savoirs, vol. 1, p. 211-212.
% M. DELSOL et alii, « Le hasard et la sélection expliquent-ils I’évolution ? », p. 23.

% Cf. F. FACCHINI, Les défis de [’évolution. Harmonie entre science et foi, Paris, Cerf, 2009, p. 117.
% Alors que la cladogenése dit 1’évolution par la séparation des lignées évolutives divergentes a partir d’un
tronc commun, 1’anagenése ou 1’évolution phylétique laisse entendre 1’évolution unidirectionnelle et graduelle
dans le temps d’une lignée résultant en la transformation d’une espéce en une autre avec des chronoespéces
consécutives.
% Ibid, p. 70.
% Cf. Philosophie Magazine, mensuel n° 35 (décembre 2009/janvier 2010), p. 40.
% Nous reprenons Ia le titre du best-seller de M. DENTON, Evolution, une théorie en crise (trad. fse de Nicolas
Balbo), Paris, Flammarion, 1992.

45



reprendre, ici, le titre provocateur du biochimiste et généticien anglo-australien Michael
Denton, que 1’on range soit du coté des partisans de 1I’Intelligent Design®, soit parmi les
créationnistes scientifiques'® ? Une théorie batie sur du sable ? Une baudruche scientifique
et philosophique ? Quoi qu’il en soit du mauvais traitement dont ce généticien anglo-
australien est 1’objet de la part des darwiniens ou partisans de 1’édifice théorique darwinien,
nous ne saurions faire I’impasse de certains de ses propos.

En effet, tout en affirmant que le « darwinisme est donc la seule théorie véritablement
scientifique de 1’évolution », M. Denton ajoute par ailleurs que c’est I’absence d’une autre
solution scientifique évidente qui, hier et aujourd’hui, « demeure sa grande force depuis
1859. Rejetez le darwinisme et il ne vous reste, en fait, plus aucune théorie scientifique de
I’évolution »**. Et de poursuivre que non seulement il y a diversité d’interprétations des
mécanismes évolutifs et I’absence de preuves scientifiques solidement établies, mais surtout
que 1’on « en sait encore que trés peu sur la facon dont apparaissent les nouvelles formes de
vie. Le "mystére des mysteres” — I’origine d’étres nouveaux sur Terre — est toujours aussi

192 V/oila un argumentaire

énigmatique qu’a I’époque ou Darwin embarquait sur le Beagle »
bien assimilé par les pourfendeurs de la théorie de 1’évolution. Dans cette ligne, M. Denton
est rejoint, entre autres, par Olivier Henri-Rousseau qui, pour sa part, reproche a la théorie
de I’évolution, en particulier a la théorie synthétique qu’il appelle aussi «le néo-
darwinisme », sa tendance a 1’extrapolation : on passe de ce qui est connu et dit de la micro-
évolution a un domaine infiniment vaste qu’est la macro-évolution. Une telle généralisation
lui parait trés problématique des lors que I’on n’a pas pu vérifier la validité de la théorie
dans le nouveau domaine. Et le scientifique francais de citer, ici, en exemple la mécanique
classique que 1’on croyait s’appliquer a 1’échelle de trés grandes vitesses et qui, finalement,
sera recadrée par la théorie relativiste d’ Albert Einstein et la mécanique quantiquelO3.

Des scientifiques plus modérés sont conscients des faiblesses et des lacunes dans
I’explication des mécanismes évolutifs. Tout en reconnaissant la diversité et la pluralité des
facettes de la théorie de I’évolution, ils restent persuadés que cet état de choses ne dément ni

ne remet en question le fait de I’évolution et le noyau darwinien originel. Bien au contraire,

il les enrichit de nouveaux apports a un rythme sans cesse grandissant et les purifie. C’est 1a

% Cf. J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 144.
10 Cf. G. LECOINTRE (dir.), Guide critique de I'évolution, p. 149. Par contre, J. Amould trouve injuste de
ranger M. Denton parmi les créationnistes (cf. J. ARNOULD, Les créationnistes, p. 47).
191 M. DENTON, Evolution, une théorie en crise, p. 366.
192 1bid, p. 370.
103 Cf. 0. HENRI-ROUSSEAU, Darwin et ses héritiers, p. 151-153.
46



un des arguments majeurs qui parcourt La science et le vivant de Bernard Feltz. Certes, le
reconnait fort bien ce professeur de philosophie des sciences du vivant a 1’Université
Catholique de Louvain-la-Neuve, la question du mécanisme de 1’évolution reste largement
ouverte. Mais il est incontestable que le phénomene évolutif lui-méme, 1’hypothése de la
phylogeneése, I’idée que tout ce qui vit provient d’organismes trés différents et que cette
chaine remonte finalement jusqu’a la maticre inerte dans les conditions physico-chimiques
tres particuliéres des premiers moments de la terre font I’objet d’un large consensus chez les
biologistes'®,

Au sein de cette profusion de réflexions, Raymond Jahae, professeur a Saint Paul
University, affirme avec force que s’il est évident que I’on est encore loin de reconstruire
avec exactitude I’arbre généalogique du vivant dans ses divers buissonnements, néanmoins,
« dans les cercles scientifiques, on ne doute pas vraiment qu’il y ait évolution ; on discute
seulement de la maniére concréte de son cours »'®. Cette mise au point trouve une
illustration frappante chez Ernst Mayr qui, faisant 1’état des lieux du darwinisme aujourd’hui
dans son livre déja cité, récapitule les éléments confirmatifs suivants: le caractere
incontestable de la théorie fondamentale de 1’évolution par les biologistes modernes, la
découverte des similitudes de code génétique entre les procaryotes et les eucaryotes,
I’irréfutabilité de 1’idée fondamentale de multiplication des espéces corrélativement a leur
¢évolution en dépit des controverses sur la spéciation, 1’insistance accrue sur le fait de la
sélection naturelle (celle-ci ne fait pas n’importe quoi, de fortes contraintes pésent sur elle).
Et Mayr de marteler que nonobstant « les controverses internes a la biologie de 1’évolution
sur des sujets tels que 1’existence de la spéciation sympatrique, la présence des segments
cohésifs a I’intérieur du génotype, la fréquence relative des périodes de stase complete chez
I’espece, la vitesse de spéciation, la signification d’alleles neutres, et quoi que ce soit encore,
se déroulent toutes dans le cadre du darwinisme. Les principes darwiniens fondamentaux
sont plus fermement établis que jamais »'%.

En clair, aussi vrai que soit leur charge passionnelle, tous ces débats se déroulent a
I’intérieur de I’horizon ouvert par les pionniers (Lamarck, Darwin) et, ainsi que le souligne
fermement le scientifique francais Jean Gayon, cet état de choses est « & pour nous rappeler

qu’aujourd’hui comme hier, la science n’est pas seulement un ensemble de recettes

104 Cf. B. FELTZ, La science et le vivant, p. 39.
1% R. JAHAE, « Rapport entre foi chrétienne et sciences modernes de la nature », in La D.C., n° 2420 (15 mars
2009), p. 293.
16 £ MAYR, Darwin et la pensée moderne de [’évolution, p. 200-201.
47



pratiques, mais une tentative pour rendre intelligible la nature, tentative indéfiniment
ouverte, et légitimement polémique »'*’. Ce qui nous invite & nous interroger sur le statut

épistémologique de la théorie de 1’évolution.

1.3.2. Le statut épistémologique de la théorie de I'évolution

Qu’il puisse exister des débats internes et méme des points a préciser dans
I’explication des processus de 1’évolution du vivant, nombre de scientifiques le trouvent
normal. Ces débats, pensent-ils, viendraient dessiner les contours du statut de la théorie de
I’évolution. Mais la question la plus décisive est de savoir ce qu’est une théorie et ce qu’il en
est du statut de la théorie de 1I’évolution dés lors qu’en prenant pour modéle la physique
fondamentale, le philosophe viennois Karl Popper (1902-1994) fait de la réfutabilité (la
falsifiabilité) le critere de démarcation entre une « démarche de connaissance objective » et
« des demarches de connaissance » non objective, autrement qualifiées de métaphysique.

Pour le philosophe A. Lalande, une théorie «est une construction spéculative de
I’esprit, rattachant des conséquences a des principes » . Dans la perspective du philosophe
et épistétmologue K. Popper, une théorie se veut une construction intellectuelle du
scientifique qui prend en compte des données concretes, les organise de fagon cohérente
pour en dégager des éléments prédictifs qui seront soumis a un protocole expérimental, qui
ne conduit cependant pas a la certitude. La falsifiabilité et la corroboration sont les critéres
d’une science objective. Ici, 1’objectivité ne correspond pas a la certitude, ni a une
quelconque prétention & rendre compte du réel en totalité*®.

Concretement, qu’en est-il de la théorie de 1’évolution ? Répond-elle aux criteres
d’une théorie scientifique tels qu’ils sont définis par K. Popper, au point de réitérer les faits
étudiés ? Une remarque importe : le modele poppérien repose sur la physique de la matiére
et, comme tel, il ne saurait s’appliquer aux vivants. Mais son épistémologie ne manque pas
d’intérét. Nous en tirons une conséquence : « Les propositions scientifiques conservent un

caractére provisoire, elles restent toujours discutables, mémes celles qui sont largement

197 3. GAYON, « La théorie de 1’évolution : que signifie "darwinisme” aujourd’hui ? », p. 213.
1% A. LALANDE, VTCP, p. 1127-1128.
109 Cf. B. FELTZ, « Les relations science, philosophie, théologie », in G. CoBUT (dir.), Comprendre I'évolution
150 ans apres Darwin, Bruxelles, De Boeck, 2009, p. 166.
48



confirmées par I’expérimentation et qui servent de support a [’¢laboration d’autres
propositions subordonnées »**°.

Bien entendu, la théorie de 1’évolution a un statut propre. Celui-ci ne répond pas aux
critéres épistémologiques poppériens (on aura beau faire, il demeurera a jamais impossible
de répéter 1’état de la Terre au moment ou la vie est apparue). Mais en quoi consiste-t-il ? En
fait, comme le reconnait J.-M. Maldamé, il s’avére que la théorie de I’évolution repose sur
des faits nombreux et indépendants, situés a la croisée de plusieurs disciplines scientifiques
(la géologie, la paléontologie, 1’anatomie comparée, 1’embryologie, la génétique et la
dynamique des populations, la biochimie, 1’écologie scientifique) et de démarches
spécifiques. Ces faits sont interprétés a partir des principes d’un autre ordre. Cela conduit J.-
M. Maldamé a définir la théorie de I’évolution en termes d’« un projet scientifique ou
prennent place des exigences de Vérification expérimentale, de cohérence logique et de
philosophie »',

Deux éléments importants émergent de ces propos: (1) la distinction entre trois
notions : fait, principe et théorie ; (2) la désignation de la théorie de 1’évolution comme « un
projet scientifique ». Fait, principe et théorie sont des notions corrélatives, mais non
interchangeables. Toute théorie comprend des faits incontestables et des principes
d’interprétation qui, eux, sont susceptibles d’étre récusés. La septiéme thése avancée par
Bernard Feltz, dans une étude ou il développe des arguments et dessine le cadre

d’intelligibilité de I’enseignement des théories de 1’évolution, clarifie mieux ce propos :

« La théorie darwinienne de 1’évolution comporte une double dimension. Le
phénomeéne évolutif est admis par I’ensemble de la communauté scientifique. Le
recours a la sélection naturelle comme principe explicatif est reconnu pertinent par
la plupart des scientifigues, méme si un grand nombre de scientifiques en
soulignent 1’insuffisance. La théorie de I’évolution est encore largement en

chantier »2.

Toutes « les espéces qui composent le monde vivant se transforment et engendrent de
nouvelles espéces, y compris I’espéce humaine (...); elles n’apparaissent pas

indépendamment les unes des autres, comme dans la vision ancienne ou leur apparition

10 F EuVE, « La théologie face a Darwin », in Studia Bobolanum, n° 4 (2009), p. 22.
1 Cf. J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 26.
12 B FELTZ, « Les relations science, philosophie, théologie », p. 172.

49



e o - 113
nécessitait une "création spéciale” »

. Le fait de la transformation des especes a partir d’un
ancétre commun s’impose de plus en plus. Aujourd’hui, la notion d’espéce ne porte plus le
sens qu’elle avait depuis Aristote jusqu’a Linné et Buffon, ou on ’appréhendait dans une
optique purement essentialiste. Toutefois, si la diversité des especes se congoit comme le
fruit d’un processus évolutif, d’un développement généalogique passé au cours duquel elles
se sont transformées a partir d’especes antérieures, reste que les explications des processus
qui rendent compte de ce fait, telle que la sélection naturelle, sont au ceeur de vifs débats au
sein de la communauté scientifique. Cette pluralité d’interprétations explique pourquoi un
bon nombre de scientifiques et philosophes préférent parler de théories de 1’évolution au
pluriel. De plus, elle permet de distinguer la théorie générale d’évolution des théories
spéciales. Enfin, elle introduit un autre palier de distinction : la distinction entre la théorie de
I’évolution et la fonction de paradigme que la théorie peut jouer dans I’interprétation des
mécanismes évolutifs du vivant. Un concept vient d’étre lancé et il faut le préciser : le
paradigme.

D’un point de vue linguistique, ce concept désigne un modele, un exemple standard
d’une déclinaison ou d’une conjugaison, tels le mot latin rosa pris comme exemple-type de
la premiére déclinaison, et le verbe « aimer » dans la conjugaison francaise des verbes en « -
er ». Partant de ce concept d’exemple standard, le philosophe des sciences et historien des
sciences américain Thomas Kuhn (1922-1996) va « montrer que la science se construit
historiquement a partir de théories et d’expériences qui prennent sens de référence,
d’exemples types, de ce qui fait I’originalité et la spécificité de I’approche scientifique dans
le domaine considéré », soit « I’ensemble des théories qui font 1’objet d’un consensus dans
une disciple & un moment donné de son évolution »***. La fonction paradigmatique désigne
donc I’usage d’une idée générale ou d’un principe servant a couvrir des sciences diverses ;
c’est quand une science sert de modéle pour les autres sciences™. Dans la méme ligne, le
logicien, épistémologue et philosophe des mathématiques et des sciences hongrois Imre
Lakatos (1922-1974) introduit le concept de « programme de recherche » et la distinction
entre ce qu’il nomme le noyau dur et la ceinture de protection. Tandis que le noyau dur

renvoie aux hypotheses centrales de la théorie qui constituent le cceur du systéme explicatif

3 F EUVE, « La théologie face a Darwin », p. 22.
14 B FeLTZ, La science et le vivant, p. 29.
115 3.-M. MALDAME, « Evolution et création », p. 581.

50



proposé, tels que les principes de variation aléatoire et de sélection du plus apte dans le cas
du darwinisme, la ceinture de protection, pour sa part, regroupe diverses hypotheses
secondaires, qui tendent & étendre la portée explicative du noyau dur*®®.

Sous cet angle d’attaque, la désignation de la théorie de 1’évolution par J.-M. Maldamé
comme un projet scientifique se précise. A proprement parler, le mot projet dit quelque
chose de non-définitif, en élaboration, en construction, en chemin, susceptible d’étre revu,
corrigé, voire augmenté. La théorie de 1’évolution se veut un projet scientifique au sens ou
elle constitue le cadre global dans lequel s’effectuent les recherches en biologie, dont les
résultats sont toujours provisoires et susceptibles d’étre remis en question. Comme
I’explicite Maldamé, la théorie de I’évolution « propose un programme de recherches ouvert
sur I’inconnu (...). Elle propose des hypothéses que 1’on doit vérifier ; elle instaure des
programmes de recherche pour affiner, corriger, voire renverser, ce qui est regu comme
vrai »™’. Dans cette ligne, nous tenons la raison pour laquelle la thése de B. Feltz évoquée
ci-haut mentionne que « la théorie de 1’évolution est encore largement en chantier ». De ce
point de vue, la théorie de 1’évolution doit étre vue non pas comme un discours clos, mais
plutét comme un programme de recherche toujours ouvert ayant pour but de présenter une
vision d’ensemble du monde des vivants, ou il n’y a rien de définitivement acquis, ni de
certitude absolue. Ses résultats sont en perpétuelle transformation, susceptibles d’étre revus,
revisités, renouvelés du fait de 1’observation des faits nouveaux due aux progres de la
connaissance. C’est précisément cela qui était au coeur de la démarche de Claude Bernard
(1813-1878) qui, dessinant le cadre épistémologique d’une théorie, écrivait que « si 1’on
considérait une théorie comme parfaite et si 1’on cessait de la vérifier par I’expérience
scientifique, elle deviendrait une doctrine »'®. Jean Chaline lui fait écho quand, évoluant
dans une perspective de rationalité inspirée de Thomas Kuhn ou le concept de paradigme est
central, postule que depuis sa difficile émergence au XV11I° siécle, la pensée évolutionniste
a franchi des stades successifs en constante interaction avec des changements conceptuels.
La théorie de 1’évolution passe du transformisme, du darwinisme, du mutationnisme, et puis,

du néo-darwinisme a une approche pluridisciplinaire : I’Evo-Dévo, né d’une synthése de la

16 B FeLTZ, La science et le vivant, p. 31.
7 Cf. J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 28.
118 C. BERNARD, cité par A. LALANDE, VTCP, p. 1128.

51



biologie du développement (la génétique et Iontogenése) avec la paléontologie™™®. Le
progrés de la connaissance oblige de nouvelles formulations et de nouvelles interprétations
qui rectifient, corrigent quelques ébauches montées par les pionniers.

Bien évidemment, pour faire ndtres ces propos du jésuite F. Euvé, « on ne sait pas ce
que sera I’état des connaissances scientifiques dans un siécle, le déroulement de la science
étant aussi imprédictible que le processus évolutif lui-méme, mais il serait imprudent de
tabler sur une remise en cause radical de I’apport de Darwin et de ses successeurs, aussi

20 Inutile

difficile soit-il parfois de I’intégrer dans notre conception habituelle du monde »
de nier que, au-dela des insuffisances toujours repérables et du fait que certains points sont
constamment revisités avec de nouvelles découvertes, «la théorie de I’évolution est
aujourd’hui le paradigme incontournable des sciences biologiques »'2%. Or, c’est justement
Ia le tournant irréversible que Darwin a légué aux générations postérieures. Un héritage qui a
largement contribué a ébranler et a questionner les affirmations religieuses traditionnelles et
la représentation du réel héritée de 1’ontologie classique d’inspiration platonicienne et
surtout aristotélicienne. Au rang des points mis en difficulté, il y a lieu de citer : la vision
statique et ordonnée du monde ou chaque chose serait a sa place, la croyance en un monde
créé, congu par un Créateur sage et bienveillant, I’idée d’un Dieu bon face a I’existence du

mal, de la souffrance et de la mort dans le monde, la conception de I’homme comme le

centre et le but de la création, la croyance en des causes finales ou téléologiques'?*.

119 3. CHALINE, Quoi de neuf aprés Darwin ? La théorie de l'évolution des espéces dans tous ses états, Paris,
Ellipses, 2006, p. 402. Mise a jour par Laurent Nottale, la théorie de la relativité d’échelle soutient 1’idée que
les lois de la nature doivent étre valides quel que soit I’état d’échelle du systéme. Chaque systeme, en fonction
des conditions (vitesse, énergie, température, masse), peut se retrouver au méme point, et a la méme échelle,
classique ou quantique. Concrétement, dans 1’échelle de la nature, on constate que la vie se rencontre dans la
zone médiane des échelles (elle se situe entre I’atome qui est la base de la matiére vivante et les grandes
structures de I’univers). D’aprés cette théorie, « le vivant est structuré par des lois probabilistes de la nature,
générales, universelles, qui constituent ses contraintes fondamentales de base sous-jacentes ; c’est-a-dire sa
nécessité » (voir p. 397). Cette théorie se propose d’expliquer le passage du linéaire au non linéaire a
comportement fractal le plus simple ou celui d’invariance d’échelle de dimension fractale constante.

120 F. EUVE, « La théologie face & Darwin », p. 21-22.

2L p CLAVIER, Qu est-ce que le créationnisme ?, p. 116.

122 Dans Darwin et le christianisme. Vrais et faux débats, paru en 2009, aux éditions Buchet/Chastel de Paris,
F. Euvé évoque six catégories de questions que la théorie de 1’évolution adresse a la vision religieuse du
monde : la chronologie biblique, le role de Dieu dans le processus naturel, le rapport entre le hasard et la
providence, la place de I’humanité dans la nature, le caractére dramatique de 1’histoire humaine (I’existence du
mal ou du péché dans la création), la question de la finalité (p. 46-54).

52



Interrogeons-nous maintenant sur la réaction du monde catholique. Quelle est
I’attitude du Magistére romain face a la théorie de I’évolution, particulierement sur la
problématique des origines de 1’humanité et de sa place dans la nature. N’est-il pas vrai, et il
faut le dire sans esquive, que c’est justement autour de ces points précis qu’apparaissent des
conflits et des frottements ? Les réflexions qui suivent cherchent & donner des éléments de

réponse a cette question.

53



Chapitre 2 : Positions du Magistére face a la théorie
de I’évolution

Nous venons d’exposer brievement la théorie scientifique de 1’évolution dans ses
options fondamentales et dans ses développements. Hier comme aujourd’hui, elle est
considérée par des scientifiques comme le lieu d’explication de 1’unité et la diversité des
vivants, ¢’est-a-dire de la provenance de tous les vivants, y compris de I’étre humain. Ce
dernier s’inscrit dans le grand mouvement de I’histoire de la vie.

La foi chrétienne qui s’appuie sur la Bible fonde le réel en Dieu. Elle situe ’humain au
sommet de I’échelle des créatures. Voila pourquoi la vision évolutive du vivant a suscité et
continue a susciter encore des tensions, des hostilités de la part de nombreux chrétiens. Est-il
raisonnable de confesser Dieu Créateur sans prendre en compte le discours contemporain de
I’intelligence humaine sur le monde qui nous entoure ? Il se trouve que ce discours est
dominé par le paradigme de 1’évolution.

Il nous semble que le Magistére catholique a reconnu la valeur et la pertinence de ce
cadre conceptuel de la réalité vivante. Ainsi, ce chapitre tente d’interroger la maniére dont le
Magistere romain, précisement comment les papes Pie XII, Paul VI et Jean-Paul se sont
situés face a la théorie de I’évolution, comment ils I’ont accueillie ou regue. L’étude de ce
dossier prendra partiellement la forme d’une investigation historique. Nous essayerons de
ratisser les prises de parole de ces trois Papes au travers de leurs écrits. Nous cernerons
I’évolution de leurs idées face a la théorie de 1’évolution, avec leurs avancées significatives
et les points qui coincent. Nous considérons ’encyclique Humani Generis de Pie XIlI,
publiée le 12 ao(t 1950, comme le moment référence autour duquel gravitent trois périodes :
la période précédant Humani Generis, la publication d’Humani Generis et la période post-
Humani Generis dominée par les idées de Jean-Paul II.

I1 faut le dire sans détours, la réception de la théorie de 1’évolution telle qu’elle est
effectuée par le Magistére s’inscrit bien dans le cadre général des rapports entre I’Eglise et la
science, un cadre fait des lentes mutations, sans pour autant sacrifier les grandes lignes de
I’anthropologie chrétienne traditionnelle. Nous optons pour un dialogue sincére entre le
savoir théologique et le savoir scientifique. Le dialogue suppose la dualité des discours, la

reconnaissance de deux ordres du savoir différents, mais qu’ils sont complémentaire. Une

54



telle option se fonde sur la reconnaissance qu’aucun « savoir n’est figé, mais que tous
évoluent. Cette évolution progressive ou brutale est heureuse quand les deux instances de
savoir coopérent. Chacune aide I’autre a se nourrir, a se rectifier et a se renouveler » 2.
Ainsi, ni la théologie, ni la science, ne saurait prétendre étre le tout du discours sur la réalité.
Aussi chaque discipline doit-elle se garder de ce que Karl Rahner appelle la « concupiscence

24

gnoséologique »'2*, cette tentation a vouloir s’ériger en « un savoir du tout », absolu, ou

encore ce qu’André Wénin qualifie de « la logique du serpent »'%°

, qui ne laisse aucune
place a I’autre.
Qu’en est-il de I’attitude du Magistére devant la théorie de 1’évolution dans la période

qui précéde la publication de I’encyclique Humani Generis de Pie XII ?

2.1. La période d’avant Humani Generis

Dans son ensemble, la période précédant 1’écriture de 1’encyclique Humani Generis se
caractérise par une attitude de rejet et de conflits. On retiendra, entre autres, des mises en
garde, des condamnations dirigées par le Magistére contre une partie des théologiens et
scientifiques catholiques, ecclésiastiques ou laics, acquise a la nouvelle vision évolutive du
vivant'®. Parmi ceux-ci, nous nommons : Mgr d’Hulst (1841-1896), Jacques-Marie-Louis
Monsabré (1827-1907), Dalmace Leroy (1828-1905), Guillemet, J.-A. Zahm, le juriste et
zoologiste Saint-Georges Jackson Mivart (1827-1900), Geremia Bonomelli (1831-1914), le
chanoine Henry de Dorlodot (1855-1929), Jean Guibert (1857-1914), Henri Breuil (1877-
1961). Le cas de Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) est mieux connu. Cette période est
dominée par le rejet de 1’évolutionnisme, que d’aucuns appelaient le transformisme. Quelles
en sont les raisons ?

Sans doute que, dans ses débuts, la question de ’origine animale de 1’homme ne
pouvait que remémorer, dans 1’imaginaire collectif chrétien, la révolution copernico-
galiléenne. De méme que cette derni¢re s’attaqua au géocentrisme, Darwin porta un coup

décisif a D’anthropocentrisme. La portée de la question dépasse la seule instance

123 Cf. J.-M. MALDAME, Le Christ pour ['univers, p. 279.

124 K. RAHNER, cité dans F. EUVE, « La théologie face & Darwin », p. 27.

125 A, WENIN, L homme biblique, Paris, Cerf, 2004, p. 43.

126 pour plus de détails sur la question, on lira avec intérét G. MINOIS, L ’Eglise et la science, t. 2 : De Galilée &
Jean-Paul Il et C. BEGOUEN, Quelques souvenirs sur le mouvement des idées transformistes dans les milieux
catholiques suivi de la mentalité spiritualiste des premiers hommes, Paris, Bloud & Gay, 1945.

55



anthropologique. Elle investit la sphere théologique et biblique. L’évolutionnisme paraissait
comme une aberration et, partant, en réelle opposition avec la révélation. L’accepter ¢’était,
ni plus ni moins, affirmer que la révélation divine est imparfaite, et par conséquent sujette a
un progrés continuel et indéfini correspondant au développement de la raison humaine*’.

La premiére intervention du Magistére relative a la problématique des origines de
I’humanité est venue du concile de Cologne (1860) qui insista sur la création immédiate des

premiers parents par Dieu'?®

. Il est intéressant de remarquer que la premiére déclaration
ecclésiastique de caractére officiel et doctrinal apparaissait a travers la Commission Biblique
du 30 juin 1909, de laquelle on peut relever quatre idees force : I’approbation de I’historicité
des trois premiers chapitres de la Genése, la considération de la création de ’homme comme
un acte particulier de Dieu, I’affirmation du caractére historique de la formation de la
premiére femme a partir du premier homme (Gn 2, 21) et la mise en évidence de 1’unité et
de ’unicité du genre humain'®®, qualifiant 1’unité d’espéce (tous les hommes participent de
la méme nature humaine) et I'unité d’origine (tous descendent d’un seul et unique couple
primitif humain ; le monogénisme étant réaffirme avec force).

Le grand intérét accordé par le Magistere aux affirmations tirées du livre de la Genése
impliquait le rejet d’une explication évolutionniste de I’humanité et la volonté d’évacuer la
question du polygénisme qui couvait dans les esprits. La raison en est que cette question
tendait @ mettre a mal la doctrine du péché originel qui, a son tour, allait vider les théories
expiatoires de leur contenu objectif. D’ou I’intérét a se positionner face a tout ce qui
constituerait un danger pour les vérités de foi. Attitude qui, au final, suscite la méfiance et le
mépris a I’égard des sciences touchant au lointain passé de ’homme.

Aussi n’est-il pas étonnant que le Pape Pie XII déclare, dans son allocution du 30
novembre 1941 aux membres de I’ Académie pontificale des sciences, que 1’origine de la vie
humaine a partir des ancétres animaux n’était pas scientifiquement prouvée, c’est-a-dire
qu’il n’y avait pas de preuves scientifiques incontestables et, par conséquent, il fallait

attendre d’autres recherches sur le sujet. A vrai dire, écrit-il, « les multiples recherches, aussi

127 Nous faisons référence aux propositions XX et XXI du Décret Lamentabili sane exitu du 3 juillet 1907 de
Pie X. Mais un fait important reste a signaler : « L’Origine des espéces de Darwin n’est pas mis a 1’index des
livres prohibés » (cf. F. EUVE, Darwin et le christianisme, p. 63).

% Ainsi se libelle la déclaration de I’Episcopat allemand : « Nos parents ont été créés par Dieu
immédiatement. C’est pourquoi nous déclarons tout a fait contraire a 1’Ecriture sainte et a la foi, I’opinion de
ceux qui n’ont pas honte d’affirmer que I’homme, quant au corps, est le fruit de la transformation spontanée
d’une nature imparfaite en d’autres de plus en plus parfaites jusqu’a la nature humaine actuelle ».

129 Cf. G. DUMEIGE, Textes doctrinaux du Magistére de I’Eglise sur la foi catholique, Paris, L’Orante, 1969, p.
135.

56



bien de la paléontologie que de la biologie ou de la morphologie, sur les autres probléemes
qui concernent les origines de ’homme, n’ont apporté jusqu’a présent rien de positivement
clair et certain »**. La position du Saint-Pére se traduit ainsi : la différence essentielle entre
I’animal et 1’étre humain exclut que celui-ci provienne par vraie génération d’un étre vivant
inférieur, c¢’est-a-dire d’un non humain. L’humain ne peut provenir que d’un autre humain
que ’on peut, a juste titre, appeler pére et géniteur. Derriére ce raisonnement, on décéle tres
vite un présupposé anthropologique.

Est-il totalement injustifié, voire hors de tout propos, de concevoir 1’existence ou la
possibilité d’un lien phylogénétique ou morphologique entre le premier humain et un vivant
inférieur, lien qui ne soit pourtant pas une véritable génération ? A vrai dire, le nceud de la
question repose sur la compréhension des notions de création et d’évolution et de la nature
de lien qui existe entre les deux. Sans doute le Pape ne ferme-t-il pas la porte a un nouvel
¢clairage qui pourrait étre apporté par d’autres découvertes scientifiques sur la question, a

condition que les scientifiques restent ouverts a la lumiere de la Révélation :

« Il ne reste donc qu’a laisser a 1’avenir la réponse a la question ; un jour, peut-étre

la science, éclairée et guidée par la Révélation, pourra présenter des résultats sirs

et définitifs sur un sujet si important »**.

Cette déclaration se déploie dans un horizon théologique largement marqué par la
Constitution Dei Filius de Vatican I, inscrite, elle aussi, dans une perspective scolastique qui
hiérarchisait les savoirs : la théologie étant considérée reine et souveraine de tous les savoirs.
En effet, tout en reconnaissant 1’existence de deux ordres de savoirs (duplex ordo
cognitionis), distincts de par leur principe et leur objet, Dei Filius souligne simultanément
leur accord, leur interaction mutuelle et le primat des vérités révélées sur la raison naturelle.
Faut-il que les données scientifiques aussi établies soient-elles rejoignent les données
bibliques et théologiques ? Le temps n’était-il pas venu pour que le Magistére profite des
résultats de I’exégése moderne, s’ouvre aux progres réalisés par la paléoanthropologie et,
comme le note J. Arnould, s’avise qu’avec des avancées scientifiques de notre temps, « rien
aujourd’hui n’autorise a affirmer que la compréhension que nous élaborons du Vivant, de

son origine et de son histoire puisse échapper, a court terme et @ moyen terme, a la pensée

B30 Pl XIl, «Discours a I’Académie pontificale des sciences du 30 novembre 1941 » in
http ://www.clerus.org/bibliaclerusonline/es/b44.htm, 23/11/2012, p. 2.
B 1bid, p. 2.

57



évolutionniste de Darwin »** 2 L’encyclique Humani Generis de Pie XII est venue répondre

a cette préoccupation. Mais comment et de quelle fagon ?

2.2. De I’encyclique Humani Generis de Pie XII a Paul VI

La prise de position du Magistére sur la question de 1’origine de I’homme en rapport
avec les sciences de la vie a subi quelques déplacements et métamorphoses avec la
publication d’Humani Generis par Pie XII le 12 ao(t 1950. Cette encyclique constitue le
moment historique important de la position du Magistére sur la question. On passe du rejet
pur et simple a la reconnaissance de la théorie de 1’évolution. Cette étude s’organise autour
de deux axes majeurs. Le premier axe expose les grandes lignes de I’encyclique se
rapportant a notre réflexion. Le deuxiéme axe visite la maniere dont Paul VI a embrassé la

question.

2.2.1. La contribution d’Humani Generis a propos de ['évolution et de l'origine de
I'homme

I. Le contexte de [’écriture de ’Encylique Humani Generis

L’encyclique Humani Generis est une réaction magistérielle face au mouvement des
idées et de la philosophie qui ont marqué I'univers du XIX® au XX° siécle : la montée
fulgurante du positivisme, des idées fortement marquées par I’évolutionnisme, 1’historicisme
dominant, la diffusion des conceptions panthéistes et monistes et par une philosophie teintée
de marxisme, un certain existentialisme pragmatico-immanentiste professant 1’athéisme ou
niant manifestement la valeur du raisonnement métaphysique. Les théologiens aussi ont été
influencés par ces divers mouvements de pensées.

Au niveau interne, ’Eglise fera face a ce qu’on a emblématiquement appelé€ la crise
moderniste représentée, entre autres, par Joseph Turmel, Marcel Herbert, Prosper Alfaric, de
Broglie, Jacques Thomas, Francois Martin, Alfred Loisy™* avec son « petit livre rouge »,

L’Evangile et [’Eglise, qui, pour reprendre ’expression de Bernard Sesboie, « fit I’effet

132 3. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 19.
33 pour plus d’informations, lire G. MINOIS, L ’Eglise et la science, t. 2, p. 265-266.

58



d’une bombe » dans le contexte des débats de I’époque’®*. Puis se manifesta, surtout entre
les deux guerres et aprés la deuxiéme guerre, un autre mouvement d’idées théologiques, dit
la nouvelle théologie, sous la houlette des érudits tels qu’Henri de Lubac, Hans Urs Von
Balthasar, Henri Bouillard, Donatien Mollat, Jean Daniélou, Marie-Dominique Chenu. lIls
auront en commun « la conviction que toute pensée est non seulement historiquement située
mais qu’elle est de part en part de facture historique ». En conséquence, le travail

135 Mettant en

théologique, estimaient-ils, se doit d’assumer les « requétes de son époque »
avant I’historicité de toute pensée, le retour aux sources (la Bible, les Péres de 1’Eglise et la
liturgie), I’attention a la pensée contemporaine et a la vie, ils vont s’appliquer a une nouvelle
maniére de faire la théologie. Il faut, & leur avis, pouvoir proposer une nouvelle intelligibilité
de la foi qui honore le mouvement des idées et de la philosophie ambiantes. Un tel
programme trouve son éloquence et sa force expressives dans cette formule lapidaire lancée
par Henri Bouillard : « Une théologie qui ne serait plus actuelle serait une théologie
fausse »'*. On le voit, ce critére suggére que, pour rester vivante, la théologie se doit de
prendre au sérieux les connaissances scientifiques, en 1’occurrence celles concernant
I’évolution de I’étre humain.

A ce propos, au début du XX°® siécle, on retrouve des hommes d’Eglise qui se sont
investis dans des recherches en paléontologie, géologie, anthropologie, etc. Au rang de ces
prétres-chercheurs, il y a lieu de nommer « le philosophe et le paléontologue Teilhard de
Chardin, 1’abbé Breuil, grand spécialiste de 1’art pariétal, mais aussi bien d’autres moines
connus comme les abbés Bardon, les fréres abbés Bouyssonie qui ont participé aux

découvertes archéologiques de leur époque »™*’.

De par son niveau scientifique,
philosophique et théologique, Teilhard paraissait le plus influent et le plus célébre parmi ces
derniers.

Préoccupé par le projet d’une synthése et soucieux de réconcilier la foi avec la science,
Teilhard appela I’Eglise a accepter la théorie, sous peine d’une nouvelle affaire Galilée. 1l
souscrit a « cette tradition de réflexion théologique qui voit dans le travail de la science un

instrument pour comprendre la fagon dont Dieu travaille dans la création et qui, par

134 Cf. B. SESBOUE, La théologie au XX® siécle et I’avenir de la foi. Entretien avec Marc Leboucher, Paris,
DDB, 2007, p. 165.

135 J.-C. PETIT, « La compréhension de la théologie dans la théologie francaise au XXe siécle. Pour une

théologie qui réponde a nos nécessités : la nouvelle théologie », in Laval théologique et philosophique, vol. 48,

n° 3 (1992), p. 422.

136 Cité dans B. SESBOUE, La théologie au XX° siécle, p. 300.

37 ).-F. DORTIER, L’ homme, cet étrange animal... Aux origines du langage, de la culture et de la pensée,
Auxerre, Sciences Humaines, 2004, p. 178.

59



conséquent, considere la science comme un instrument fondamental pour comprendre les
projets divins jadis écrits dans le livre de la révélation de maniére non immédiate et
universelle ; un instrument qui s’ajoute et s’intégre a celui qui découle de 1’étude de la
révélation »™2. Sa conviction fut nette. Le chrétien a ceci de particulier : « Entre son credo et
sa connaissance humaine, la foi lui garantit qu’il ne saurait y avoir de contradiction »139,
Puis, P. Teilhard attire I’attention des théologiens et des hommes d Eglise : « La pensee et la
vie chrétienne s’étioleraient si elles arrivaient a s’isoler des préoccupations et des conquétes
qui se développent dans la région de I’effort et de la recherche terrestres »0 Comment s’y
est-il pris ?

Le paléontologue jésuite fit de I’évolution la modalité empirique de I’acte créateur™*
et la comprit, non seulement comme un objet de recherche scientifique mais aussi et surtout
comme la maniere particuliére dont Dieu a créée 1’univers. Pour lui, I’Univers est en genese,
soumis a I’évolution, a un devenir continu ou il y a ’émergence du nouveau. Cet Univers en
évolution, il I’appelle la cosmogeénese. L’évolution devient une condition générale a laquelle
doivent désormais se plier pour étre pensables et vrais, toutes les théories, toutes les
hypothéses, tous les systémes.

Quel était sa position au sujet de la création de I’homme ? Quelle était sa lecture de Gn
1-3? Pour lui, Dieu « pour avoir ’Homme, il a di lancer 1’énorme mouvement de la vie
organique (...) et afin que celle-ci naquit, il a fallu ’agitation cosmique tout entiére »*%,
Avec I’Energie ouvriére du Monde, et a force de synthése des composantes de plus en plus
nombreuses, s’accomplit la montée vers une union de plus en plus parfaite. Ainsi, en cours
de route apparait « quelque chose de tout nouveau (...) un principe d’union tout nouveau

3

(ame) enveloppant un agrégat d’unités anciennes »3 Précisément, «en vertu du

mécanisme de I’Evolution, dans le cycle de notre Création 1’un nait sur le multiple, le simple
se forme en unissant du complexe, I’esprit est fait au moyen de la matiére»'**. Et tout se

tient sur le couple Esprit-Matiére'®.

38| GALLENI, « Teilhard de Chardin, le message », in Concilium, n° 284 (2000), p. 142.
139 Cité dans J. ARNOULD, Darwin, Teilhard de Chardin et Cie. L 'Eglise et I’évolution, p. 85.
140 Cité dans G. MARTELET, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ toujours plus grand, Bruxelles,
Lessius, 2005, p. 112.
YLt Ibid, p. 11.
Y2 Cité dans Ibid, p. 70.
3 p_ TEILHARD DE CHARDIN, « Union créatrice », in Ecrits de guerre, Paris, Grasset, 1965, p. 201.
Y4 1bid., p. 202.
5 Ip, « Note sur quelques représentations historiques possibles du péché originel », in Euvres, t. X, Paris,
Seuil, 1969, p. 62.
60



Ainsi s’explique, «au fil des temps géologiques la montée tenace, irrésistible, de la
Cérébralisation et de la Conscience a la surface de la Terre. Et ainsi prenait sa pleine
signification (...) le phénoméne hominisant de la Réflexion. La Réflexion, point critique
"cosmique”, inévitablement rencontré et traversé a un moment donné par toute Matiére
portée a un certain exces de température psychique et d’organisation »146,

Avec cette fagon de procéder, Teilhard récuse I’interprétation a la lettre des premiers
chapitres de la Genéese sur les origines de I’homme et la création du monde et déclare
historiquement impensable le paradis terrestre assez souvent représenté comme un lieu
historiquement repérable ou débuta ’humanité. Il écrit : « L’homme est entré sans bruit

. »M7: «en fait, il a marché si doucement que lorsque, trahit par les instruments des pierres
indélébiles qui multiplient sa présence, nous commengons a 1’apercevoir, - déja du cap de
Bonne-espérance a Pékin, il couvre I’ancien Monde. Déja, certainement, il parle et vit en
groupes. Déja il fait du feu »**3. En effet, précise encore le paléontologue jésuite, « entré
doucement », « le "premier homme" est, et ne peut étre qu 'une foule ; et sa jeunesse est faite
de milliers et de milliers d’années »**°. Ainsi Teilhard rompt-il avec I’idée d’un couple
originel, unique, formé d’Adam et Eve. Pour cause : « Aux profondeurs de temps ou se
place I’hominisation, la présence et les mouvements d’un couple unique sont positivement
insaisissables, indécelables, pour notre regard direct, a tout grossissement ». Il est manifeste
que « plus nous ressuscitons scientifiquement le Passé, moins nous trouvons de place ni pour
Adam ni pour le paradis terrestre »*°,

En clair, on ne saurait accorder aux récits de la Genése ou a ceux d’autres textes
bibliques sur I’origine du monde une valeur historique, au sens de I’histoire naturelle. Les
découvertes scientifiques en géologie, paléontologie, archéologie, biologie, anthropologie,

. obligeaient la théologie et, par-dela, le Magistére a se démarquer d’une interprétation
littéraliste des Ecritures. Ce message sera-t-il entendu et comment ?

En tout cas, tel semble étre I’environnement intellectuel et culturel de I’émergence de
I’encyclique Humani Generis dont 1’objectif principal est de recadrer la doctrine catholique,
de la clarifier et de fixer des garde-fous face aux opinions scientifiques, philosophiques et

théologiques en vogue.

19 Cité dans G. MARTELET, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ toujours plus grand, p. 183.
7P TEILHARD DE CHARDIN, Le Phénoméne humain, I, Paris, Seuil, 1955, p. 203 et 205.
148 |
Ibid., p. 205.
9 1bid., p. 206.
%0 Cité dans G. MARTELET, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ toujours plus grand, p. 36.

61



ii. Le propos d’Humani Generis sur la question de [’évolution

L’examen de I’encyclique Humani Generis permet de dégager deux raisons
principales au cceur de son propos : raison méthodologique ou pédagogique et raison

pratico-pastorale dictée par le souci de conjurer la menace de propagation des erreurs dans

’avenir™?.

Quelle réponse le Pape réserve-t-il au défi de la théorie de 1’évolution sur le point
précis de l’origine de 1’humanité ? Quelques années auparavant, le pape Pie XII prit
conscience de I'utilité, voire de la nécessité de la prise en compte des connaissances
scientifiques dans les recherches exégétiques. Dans sa lettre encyclique Divino Afflante
Spiritu de 1943 sur les études bibliques, le Pape attirait 1’attention sur les genres littéraires

utilisés dans la Bible avec ces mots :

« Désormais Nous avons de bonnes et justes raisons d’espérer que notre temps lui
aussi apportera sa contribution a une interprétation plus pénétrante et plus exacte
des Saintes Lettres. Car bien des points, en particulier parmi ceux qui touchent a
I’histoire, ont été expliqués a peine ou insuffisamment par les exégétes des siécles
écoulés, parce qu’il leur manquait presque toutes les connaissances nécessaires
pour les élucider. Combien il était difficile et quasi impossible aux Péres mémes de
traiter certaines questions. Nous le voyons, pour ne rien dire d’autre, aux efforts
réitérés de beaucoup d’entre eux pour interpréter les premiers chapitres de la
Genese (...). L’exégéte doit donc s’efforcer, avec le plus grand soin, sans rien
négliger des lumieres fournies par les recherches récentes, de discerner quel fut le
caractere particulier de I’écrivain sacré et ses conditions de vie, I’époque a laquelle
il a vécu, les sources écrites ou orales qu’il a employées, enfin sa manicre d’écrire.
Ainsi pourra-t-il bien mieux connaitre qui a été I’hagiographe et ce qu’il a voulu
exprimer en écrivant (...). Il faut absolument que I’exégete remonte en quelque
sorte par la pensée jusqu’a ces siecles reculés de 1’Orient, afin que, s’aidant des
ressources de I’histoire, de I’archéologie, de 1’éthologie et des autres sciences, il
discerne et reconnaisse quels genres littéraires les auteurs de cet &ge antique ont
voulu employer et ont réellement employé. Les Orientaux, en effet, pour exprimer
ce qu’ils avaient dans 1’esprit, n’ont pas toujours usé des formes et des maniéres de
dire dont nous usons aujourd’hui, mais bien plutot de celles dont I’'usage était regu

par les hommes de leur temps et de leur pays ».

1L A ce sujet, lire PIE X1, Lettre encyclique « Humani Generis », p. 5-6.
62



L’horizon immédiat et lointain de ce texte pourrait se résumer ainsi : 1’interprétation
de I’Ecriture ne saurait s’effectuer dans la méconnaissance totale des méthodes et des acquis
scientifiques (philologie, archéologie, histoire), du fait méme du changement de monde et de
ses registres de représentations. En d’autres termes et de maniére ramassée, cela incline a
dire que I’action de Dieu ne serait ni dicible ni audible en dehors du discours contemporain
sur le monde. Signalons, en passant, une contradiction dont les effets ont laissé des
séquelles. Il est regrettable de constater qu’au moment ou le Pape encourageait
I’introduction des acquis scientifiques dans la recherche exégétique, la Sacrée Congrégation
du Saint-Office condamnait ou réduisait au silence des ecclésiastiques ouverts aux nouvelles
sciences tels que le paléontologue Pierre Teilhard de Chardin et le professeur de Louvain
Camille Muller.

Revenons au sujet qui nous occupe et interrogeons le regard de Pie XII face a la
question des origines du vivant, de I’humain en particulier. Plus concrétement, quel regard
Pie XII va-t-il porter sur la théorie de 1’évolution, qui inscrit ’homme dans I’histoire
générale de la vie ? Le moins que I’on puisse dire est qu’ici le Saint-Pére sort d’un certain
mimétisme béat. Non seulement sa déclaration se veut un véritable manifeste, mais aussi et
surtout elle constitue une étape importante dans la prise en compte par le Saint-Siege de la
théorie de 1’évolution. C’est pour la premiére fois qu'une déclaration du genre est exprimée

en haut lieu par un Pape. Non sans émettre quelques réserves, le Pape écrit :

« L’Eglise n’interdit pas que la doctrine de I’évolution, pour autant qu’elle
recherche si le corps humain fut tiré d’une matiére déja existante et vivante — car la
foi catholique nous oblige a maintenir I’immédiate création des &mes par Dieu —
dans I’état actuel des sciences et de la théologie, soit I’objet de recherches et de
discussions, de la part des savants de 1’un et de 1’autre parti, de telle sorte que les
raisons qui favorisent ou combattent 1’une ou I’autre opinion soient examinées ou

jugées avec le sérieux nécessaire, modération et mesure »**,

Sans nier et sans non plus condamner la possibilité ou le fait méme de 1’évolution, le
Pape rappelle un des fondamentaux de la fides catholica, a savoir « la création immediate de

I’ame par Dieu ». Voyons les idées maitresses et significatives du texte :

52 pie X1, Lettre encyclique « Humani Generis », p. 17-18.
63



(1) Un constat saisissant : le terme évolutionnisme fait sa premiere apparition dans un
document magistériel. Cette annotation est d’une grande importance d’autant plus qu’elle
montre le renversement d’attitude de 1I’Eglise face aux apports et découvertes scientifiques.

(2) Il 'y est affirmeé la non-opposition du Magistére de 1’Eglise a la doctrine de
I’évolutionnisme.

(3) La vision évolutionniste ne concerne que le corps et non 1’ame. Celle-ci ne peut
étre considérée comme un produit d’une cause biologique humaine. Il faut donc qu’elle soit
créée immédiatement par Dieu. La question est de savoir ce que le Pape met derriére la
notion de 1’ame, tant sa charge sémantique est ambivalente et nettement colorée de
’orphisme™.

On s’attendrait que le Pape donne la définition de cette notion chére a I’anthropologie
chrétienne. De propos délibéré, il n’en fournira aucune car il la suppose connue. Le moins
que nous puissions dire est que le Souverain Pontife renoue avec une idée tres ancienne. Un
Pére de I’Eglise du III° et IV® siécle, Lactance (250-325), surnommeé le « Cicéron chrétien »
en raison de 1’¢légance de sa prose latine, affirmait que 1’ame nait de Dieu méme si, par
ailleurs, il reconnaissait que le corps procede, lui aussi, d’un acte créateur de Dieu bien que
non direct comme il en est pour I’ame™*. Ce que la théologie des premiers siecles appelait le
« créatianisme »"°, L’idée fut reprise et soutenue par des scientifiques et théologiens tels
que St.-G. Mivart, J.-A. Zahm, le chanoine H. de Dorlodot™®, dans le but justement de faire
face au défi de la vision évolutive ou historique du vivant. Posture qui, au dire du théologien

>’ ou de

espagnol Juan L. Ruiz de la Pefia, sera qualifiée « d’évolutionnisme mitigé »*
transformisme théiste et qui, en raccourci, se résumerait ainsi : le corps humain, a la rigueur,
pourrait dériver des ancétres non humains ; en revanche, I’ame spirituelle a été infusé par
Dieu dans le corps préparé par 1’évolution.

(4) Avantageusement, le document ne fait plus mention de 1’origine de la femme a

partir de I’homme. On ne parle que de I’homme dans sa généralité.

153 ’orphisme est une secte religieuse qui connut sa plus grande extension aux V111 et Vlle siécles av. J.-C. et
qui exerca une grande influence sur Platon. Pour les adeptes de cette secte, le corps est un tombeau. On connait
ce jeu des mots : « Sdbma (corps) est séma (tombeau) » de I’ame.

>4 Cf. J.-L. Ruiz DE LA PERA, Imagen de Dios. Antropologia teoldgica fundamental, Santander, Sal Terrae,
1988, p. 99.

155 Cf. J. ARNOULD, Les créationnistes, p. 11.

158 On peut lire cette position dans H. DE DORLODOT, L ‘origine de I’homme. Le darwinisme au point de vue de
l’orthodoxie catholique, vol. 2. Texte inédit présenté et annoté par Marie Claire Groessens-Van Dyck et
Dominique Lambert, Wavre, Mardaga, 2009, p. 160.

37 Cf. J.-L. Ruiz DE LA PERIA, Imagen de Dios, p. 251.

64



(5) Par ailleurs, on remarque 1’absence du terme théorie. Au lieu et place, le document
parle plutét de la doctrine ou de I’hypothése de 1’évolutionnisme qui, en tant que telle, est
probable, fragile, incertaine et ne saurait prétendre décrire la réalité avec exactitude ou
précision.

(6) En toute occasion ou en cas de conflit d’interprétation, il faut se remettre a
I’autorité et au jugement du Magistere seul habilité par le Christ a interpréter avec autorité
les Ecritures et a protéger la foi. Ces propos soulévent des questions. La doctrine révélée
possede-t-elle toute veérité possible en tout domaine ? Le Magistere est-il apte a répondre a
n’importe quelle question ? La démarche scientifique ne se sert-clle pas d’une méthodologie
et d’'une dynamique d’analyse différentes de la démarche théologique qui, elle, « se référe a
un corpus de textes privilégiés et a des traditions interprétatives particulieres »"* ? Au cas ou
une vérité théologique s’opposait a une vérité scientifiquement établie, faut-il la préférer a
cette derniére puisqu’elle découle d’un savoir dont la source est un message révélé par Dieu
et, par conséquent, il faut contraindre les scientifiques a s’y plier et a s’y accorder ? ICi
encore, il apparait que non seulement le propos de Pie XII est une forme d’apologétique,
mais aussi son épistémologie s’inscrit dans une perspective scolastique fondée sur la
hiérarchie des savoirs.

Quoi qu’il en soit, nous ne saurions nier la nouveauté introduite par Humani Generis :
I’acceptation de I’idée du transformisme biologique. Clairement, rien ne s’oppose
dorénavant a considérer le corps humain comme provenant des organismes non humains par
processus evolutifs. A condition de ne pas franchir la ligne rouge : ’ame humaine reste une
création immédiate de Dieu™. Par ailleurs, si le feu vert est donné au transformisme ou a
I’évolutionnisme biologique, le Souverain pontife repousse son versant « materialiste selon
lequel 1’origine de I’homme tout entier, corps et ame, s’expliquerait adéquatement par
I’évolution biologique, de sorte que I’homme ne différe pas essentiellement de 1’animal. 11
en va autrement d’un transformisme anthropologique affirmant le lien entre le régne animal
et ’homme et maintenant en méme temps que le principe spirituel de ’homme est ’effet
d’un acte créateur de Dieu »'®. Il s’avére que I’introduction de I’idée de création immédiate
de I’ame par Dieu écarte deux anciennes explications concernant la création de 1’dme

humaine : le panthéisme qui considérait I’ame comme une espéce d’étincelle divine, séparée

158 B, FELTZ, « Les relations science, philosophie, théologie », p. 171.
159 Nous discuterons plus loin sur les difficultés que souléve cette affirmation en rapport avec la théorie de

1I’évolution. Pour I’instant, contentons-nous seulement de souligner quelques éléments positifs qui ressortent de
la déclaration de Pie XII.
160 C. BAUMGARTNER, Le péché originel, Paris, Desclée, 1969, p. 116.

65



de la divinité, mais de méme nature que Dieu, et le traducianisme ou le générationnisme
soutenant la transmission de I’Ame des parents aux enfants'®".

Mais cette ouverture que 1I’on peut reconnaitre a Pie XII parviendra-t-elle a établir un
dialogue vrai et sincére entre le discours théologique et les découvertes scientifiques a
propos de I’étre humain ? Sa conception de la théorie de I’évolution en cette matiére est-elle
cohérente et conséquente ? Il est remarquable que non seulement Humani generis rappelle

2 mais aussi et surtout

que Gn 1-11 appartient «au genre historique en un sens vrai »*
I’unicité d’Adam, littéralement premier pere de I’humanité, et le traditionnel péché originel
sont réaffirmés sans ambiguité comme des événements réellement historiques. Enfin, elle
¢carte 1’idée du polygénisme au profit du monogénisme. Ces limites et bien d’autres ont
conduit Teilhard de Chardin & qualifier Humani generis d’une encyclique « assez
fondamentaliste »'*,

Reste a préciser ce qui serait a la base de ce recul que Pie XII qualifie de « prudence ».
Qu’est-ce qui le motive ? Trois raisons, semble-t-il. La premiere reléeve du registre

anthropologique. Elle porte sur le statut de 1’homme. La deuxiéme est d’ordre

eschatologique. Elle concerne le sort posthume de 1’ame***. Enfin, la troisieme se rapporte au

161 K. RAHNER et H. VORGRIMLER, Petit dictionnaire de théologie catholique, Paris, Seuil, 1970, p. 483.

162 pje X1, Lettre encyclique « Humani Generis », p. 18.

183 Cité dans J. ARNOULD, Darwin, Teilhard de Chardin et Cie. L’Eglise et ['évolution, p. 85.

164 Cette posture aurait pour sous-bassement le livre de la Sagesse (Sg 8,19-20 ; 9,15) qui parle du bonheur et
des fins derniéres et qu’on interpréterait, a tort, avec des lentilles platoniciennes. Pour Juan-Luis Ruiz de la
Pefia se dresse contre une telle lecture. Contrairement & Albert Gelin qui avance la thése de la coexistence de
deux anthropologies dans la Sg (cf. A. GELIN, L ’homme selon la Bible, Paris, Ligel, p. 18-22), le théologien
espagnol estime que l’auteur de la Sg s’inscrit dans une anthropologie holistique qui traverse 1’Ancien
Testament. Mais, influencés par la spiritualité et le dualisme anthropologique platonicien et néoplatonicien, la
plupart des premiers penseurs chrétiens vont subordonner leur interprétation a une telle perspective, qui va
peser lourdement sur I’anthropologie et 1’éthique chrétiennes. L’intérét sera porté sur le sort de 1’ame plus que
sur celui du corps. Seule ’dme compte au plus haut. Elle ne vivra pleinement que dégagée de la gangue du
corps. Ainsi a la question : « qu’est-ce qui arrive apres la mort ? », on répond : « I’ame va vers Dieu et retrouve
la paix » (cf. J.-L. Ruiz DE LA PENA, Imagen de Dios, p. 52-59). La vraie question c’est: qu’est-ce qui
ressuscite ou qui ressuscite ? Une d&me séparée du corps ou bien la personne ? A notre avis, le Symbole des
Apbtres tranche sur la question en disant «je crois & la résurrection de la chair ». Or, comme 1’écrit le
phénoménologue francais Michel Henry, la chair, « notre chair, n’est rien d’autre que cela qui, s’éprouvant, se
souffrant, se subissant et se supportant soi-méme et ainsi se jouissant de soi selon des impressions toujours
renaissantes, se trouve, pour cette raison », étre « notre ipséité méme, le fait que nous sommes un moi, ce moi
précisément que nous sommes et dont nous ne pouvons jamais nous évader ». Ce moi n’est rien d’autre que
cette structure fondamentale, radicale, que, faute de mieux, nous pouvons appeler intériorité et que 1’on
désignerait par le concept « ame » si elle se réfere, non pas seulement a une réalité, mais a la structure
fondamentale de toute réalité possible ; une structure fondamentale qui « ne s’épuise pas dans la pensée
représentative d’autres choses mais désigne cette immersion en soi-méme de ce qui s’éprouve soi-méme et qui
se trouve comme tel étre la vie ». Elle se manifeste par la vie a travers ses différents « apparaitres », ¢’est-a-
dire par I’ensemble des facultés qui animent I’étre humain, le tiennent vivant, assurent son unité. Ainsi peut-on

66



débat entre le monogénisme et le polygénisme, débat alimenté principalement par la
question du péche originel, notion centrale dans la foi chrétienne. Il faut lui trouver un
fondement biblico-théologique serieux. Il s’avére que seul le monogénisme qui postule
I’existence d’un seul couple primitif a 1’origine de I’humanité est capable de le légitimer. Il
en va autrement du polygénisme qui soutient I’existence de plusieurs couples primitifs. A
cette distinction s’invite celle entre le monophylétisme et le polyphylétisme. Le premier
soutient 1’existence d’un seul rameau constitu¢ d’un ou de plusieurs couples primitifs a
I’origine de 1’humanité, tandis que le polyphylétisme présuppose 1’existence de plusieurs
rameaux.

Comment Paul V1 a-t-il pris en charge ces questions récurrentes ? En a-t-il apporté des

réponses conséquentes ? Examinons sa contribution au débat.

2.2.2. La position de Paul VI

Quand on y regarde de pres, la question de l’origine de ’homme telle que nous
I’abordons ne semble pas avoir été une des préoccupations principales de Paul VI 1l la
croise de profil dans son souci de revisiter, de concilier et d’adapter la doctrine du péché
originel aux exigences du moment, spécialement aux acquis des sciences contemporaines,
telles I’anthropologie et la paléontologie. Il vaut la peine de relire sa déclaration du 11 juillet

1966 devant les participants du symposium sur le péché originel :

«Quant a la théorie de I’évolutionnisme, elle ne vous paraitra pas acceptable
lorsqu’elle ne s’accorde pas clairement avec la création immédiate de toutes et
chacune des &mes humaines par Dieu, et qu’elle ne considére pas comme décisive
I’importance qu’a eue pour les destinées de I’humanité la désobéissance d’Adam,

premier parent universel »'®.

dire que « seul ce concept de vie nous permet de penser le corps en tant que notre corps». En revanche, si I’ame
est le principe de 1’unité de I’homme, il faut autant affirmer que cette unité est justement, encore une fois, celle
d’une vie. Une vie marquée fondamentalement par le fait d’étre unique (cf. M. HENRY, « Le concept d’ame a-t-
il un sens ? », in Revue Philosophique de Louvain, vol. 64, n° 81 (1966), p. 5-33 ; ID, « Représentation et auto-
affection », in Communio, n°® 3 (mai-juin 1987), p. 77-96 ; ID, Incarnation. Une philosophie de la chair, Paris,
Seuil, 2000.

1% paUL VI, « Allocution aux participants au Symposium sur le péché originel », in La D.C., n 1476 (ao(t
1966), p. 1350.

67



Alors qu’il concede la liberté de discussion, a I’instar du pape Pie XII, Paul VI place
des limites au-dela desquelles il n’est pas possible de voyager. Plus clairement, avertit le
Pape, il existe « des limites que 1’exégéte, le théologien, le savant, s’ils veulent vraiment
sauvegarder et éclairer leur propre foi et celle des autres catholiques, ne peuvent ni ne

doivent imprudemment franchir »'°°.

Les domaines ainsi concernés sont: la création
immédiate de toutes et de chacune des ames spirituelles par Dieu, la reconnaissance du
péché originel et ses conséquences sur toute I’humanité. Ce qui, par le fait méme, suppose le
monogénisme et, par effets collatéraux, exclut le polygénisme.

Avec Paul VI, nous retrouvons les trois raisons fondamentales et récurrentes déja
évoquées avec Pie XII obligeant le Magistére a afficher une attitude de réserve, de méfiance
ou de rejet face a la théorie de 1’évolution au sujet de I’origine lointaine de I’homme. Quoi
qu’il en soit, on ne saurait négliger les avancées significatives de I’allocution de Paul VI sur
la question. Le premier point qui nous parait digne d’intérét est que le Saint-Pére appelle
I’évolutionnisme, non plus une hypothése, mais une théorie. Le deuxiéme point fort est
I’application sans réserve du fait de I’évolution a I’homme, restant sauve la création
immeédiate et individuelle de toutes les ames humaines par Dieu. Tout compte fait,

I’évolutionnisme biologique fait son chemin dans I’enseignement magistériel. En sera-t-il

autrement pour Jean-Paul Il ?

2.3. Evolution de la question avec Jean-Paul 11

Dans sa jeunesse, Carol Josef Wojtyla, le futur pape Jean-Paul 1, est marquée par le
marxisme communiste. La relecture du thomisme sous le prisme d’une phénoménologie
personnaliste le rend attentif a la place du sujet ainsi qu’a I’irréductible dignité du corps
humain dans 1’unité de la personne. Sa thése en philosophie porte sur la « Mise en valeur de
la possibilité de fonder une éthique catholique sur la base du systeme éthique de Max
Scheler ». Ce qui ’ameéne a la prise en compte des acquis des sciences de la nature et des
sciences humaines par la médiation de la philosophie (la métaphysique).

Convaincu que «la science et la religion peuvent et doivent s’encourager

. . .. . 167
mutuellement comme les dimensions distinctes d’une culture humaine commune » 6,

166 pAUL VI, « Allocution aux participants au Symposium sur le péché originel, p. 1349.
167 JEAN-PAUL 11, « L’indispensable collaboration entre la science et la théologie. Lettre au pére George Coyné,
directeur de I’Observatoire du Vatican », in La D.C, n° 1974 (18 décembre 1988), p. 1165.

68



Wojtyla n’hésitera pas de s’investir théologiquement dans 1’épineuse question de 1’origine
de I’homme telle qu’enseignée par la théorie scientifique de 1’évolution. Deux points
importants font 1’objet de cette articulation : la question de I’origine de I’homme™® et

I’appréciation critique de la théorie de 1’évolution.

2.3.1. L’Eglise et la théorie de I'évolution selon Jean-Paul Il

Le Pape polonais reconnait que le concept de 1’évolution se présente aujourd’hui
comme le paradigme de la conscience de ’homme moderne débouchant et intégrant dans
une seule théorie une diversité de disciplines dont la physique, la cosmologie, la biologie, les
mathématiques et méme la philosophie. Ce paradigme qu’un certain Hermann Héring

qualifie de « mégathéorie de la pensée occidentale »'%°

et qui, dans son versant bio-
paléoanthropologique, une fois purifié de son carcan idéologique, instaure, par voie de
retour, des relations de bon voisinage et de solidarité avec la foi.

Prenant appui sur les avancées de Gaudium et Spes (G.S., n°39 et 59, 83), le Pape
rejette I’alternative tranchée et facile: «ou la création ou I’évolution ». Il n’y a pas
d’opposition frontale entre création et évolution, entre théologie et science. « La création,
écrit Jean-Paul 1l, se comprend a la lumiére de 1’évolution comme un événement qui se
déploie dans le temps, comme une creatio continua, dans lequel Dieu, comme Créateur du
ciel et de la terre se rend visible aux yeux de la foi »’°. Le Pape ne voit pas comment le
Magistére ne prendrait pas au sérieux le caractere évolutif du monde et de la réalité vivante.
Dans un passage particulierement révélateur de son ouverture d’esprit, il avoue et précise

qu’aujourd’hui plus qu’hier, «le magistére de I’Eglise est directement intéressé par la

question de 1’évolution, car celle-ci touche a la question de I’homme, dont la Révélation

168 | eg prises de position de Jean-Paul II par rapport a I’épineuse question de I’évolution sont données a
travers des communications dans des congrés a caractére scientifique ou devant les membres de 1’ Académie
pontificale des sciences, dans ses diverses audiences ou dans les actes pontificaux. Cf. ses communications du
26 avril 1985 sur La Foi chrétienne et la théorie de I’évolution ; du 1*' juillet 1985 aux membres du congres de
cosmologie organisé a Rome ; du 6 juillet sur la Grandeur et fragilit¢ de [’homme et celles du 31 octobre
1992 ; du 31 octobre 1992 ; son allocution du 31 octobre 1992 aux membres de 1’Académie pontificale des
sciences ; celle du 22 octobre 1996 aux membres de I’ Académie pontificale des sciences sur L’Eglise devant
les recherches sur les origines de la vie et son évolution. Lire également sa lettre encyclique Fides et ratio ;
son catéchisme Le créateur du ciel et de la terre. Catéchése du Credo, t. 2, Paris, Cerf, 1988.

189 4. HARING, « La théorie de I’évolution, la mégathéorie de la pensée occidentale », in Concilium, n° 284, p.
27-40.

170 JeaN-PAUL 11, « Alocucién con ocasién del simposio Fe cristiana y teorfa de la evolucién, 26 de abril
1985», in L’Observatore Romano, 27 de abril, 1985, p. 4.

69



nous apprend qu’il a été créé a I’image et & la ressemblance de Dieu »''*. Déja en 1988, il
avait déclaré dans son catéchisme Le Créateur du ciel et de la terre que, « du point de vue
de la doctrine de la foi, il n’existe pas de difficulté dans I’explication de l’origine de

172 Avec de

I’homme, pour ce qui est du corps, a travers I’hypothése de 1’évolutionnisme »
tels propos, il met fin au débat théorique sur la compatibilité ou non de la théorie de
I’évolution avec la notion chrétienne de la création, méme si les controverses subsistent
encore.

Désormais, la bonne question se pose en ces termes: dans quelle mesure
I’appropriation du paradigme de I’évolution peut-elle informer la foi chrétienne en restant
cohérent a I’enseignement de la Bible sur la spécificit¢ de 'homme ? Si le Pape reconnait
les apports de la science dans I’intelligence de la foi, il stigmatise tout aussi bien le monisme
épistémologique que le monisme matérialiste réducteur. Bien entendu, il se dresse contre des
théories ou des philosophies matérialistes qui réduisent I’humain a un extraordinaire
aboutissement d’une prodigieuse évolution de la matiére, ou encore le voient dans sa
phénoménalité uniquement comme le résultat de hasard et de la nécessité’’® tel que le
laissait entendre le biologiste francais Jacques Monod quand il écrit que « I’homme sait
enfin qu’il est seul dans I’immensité indifférente d’un univers dont il a émergé par

hasard »'"*. Dans des termes similaires, Stéve Weinberg, le prix Nobel de physique, I’auteur

de Les trois premieres minutes de ['Univers, fait 1’éloge du monisme épistémologique :

« La seule maniére de proceder pour une discipline scientifique est de supposer
qu’il n’y a pas d’intervention divine et de tester jusqu’ou on peut parvenir sans

cette hypothése »'".

Cet énoncé n’est acceptable que dans le cas du réductionnisme méthodologique, en
tant que dynamique d’analyse propre a la démarche scientifique. En revanche, il devient une
imposture dés lors qu’il cherche a légitimer I’immanentisme de la matiére, le réductionnisme
philosophique et fait de la matiere la rivale de Dieu. Que /’hypothése Dieu Soit étrangere aux

préoccupations des sciences de la nature, cela est incontestable. Pour autant, rien ne permet

1 JEAN-PAUL II, « L’Eglise devant les recherches sur la vie et son évolution. Message a I’Académie
Pontificale des Sciences », in La D.C., n° 2148 (17 novembre 1996), p. 952.

2 p, Le créateur du ciel et de la terre, p. 57.

178 Cf. ID, « La création, ceuvre de la Trinité. Audience générale du 5 mars 1986 », in La D.C., n° 1915 (6 avril
1986), p. 352.

174 3. MoNoD, Le hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie nouvelle de la biologie moderne, Paris, Seuil,
1970, p. 194-195.

> S, WEINBERG, cité dans O. HENRI-ROUSSEAU, Darwin et ses héritiers, p. 143.

70



de considerer la science comme le seul possible et suffisant, écartant ainsi la possibilité d’un
autre regard, d’une autre approche sur la réalité. En régime théologique ou chrétien, la
matiere n’est jamais autoréférée, mais une création de Dieu.

La foi chrétienne enseigne que donc I'univers et tout ce qu’il contient est un don de
Dieu et donc il vient de Dieu. Voila pourquoi, a la suite de Pie XII, Jean-Paul II n’hésite pas
a affirmer et a réaffirmer que « si le corps humain tient son origine de la matiére vivante qui
lui préexiste, ’ame spirituelle est immédiatement créée par Dieu ». Son enseignement est
sans détour : I’ame humaine, d’ou en définitive dépend I’humanité de I’homme, ne peut
avoir émergé de la maticre puisqu’elle est spirituelle. Tout cela repose sur un postulat bien
connu : le plus ne peut pas dériver du moins, ni I’esprit de la matiére. La question est a la
fois ancienne et récurrente. Mais loin d’écarter les causalités immanentes aux créatures dans
le processus créatif, le Pape considére I’ame humaine comme une création spéciale de Dieu.
Cela, pour la simple et bonne raison qu’avec « I’homme nous nous trouvons devant une
différence d’ordre ontologique, devant un saut ontologique »*'°, que les processus évolutifs
ne sauraient entiérement expliquer'’’. Sans doute la matiére serait-elle diment préparée,
prédisposée a la réception de ce principe spirituel. Mais en amont, ce travail requerrait une
intervention directe de Dieu.

Dés lors que « I’hypothése d’une continuité physiologique entre le corps humain et le
corps d’une espéce animale antéricure conduit spontanément les savants a oublier la
différence spécifique de ’homme »"® et I’intervention spéciale de Dieu en tant qu’instance
originaire, pareille hypothése ne saurait avoir 1’assentiment du chrétien. Telle est la
thématique récurrente de 1’anthropologie de Jean-Paul Il, a la suite de ses prédécesseurs et
de Vatican Il (G.S., n° 24). Mais alors, qu’y a-t-il de plus positif dans la ligne de pensée de
ce Pape au point de faire de lui un partenaire compétent dans le dialogue entre le discours

scientifique et le discours théologique ?

176 JEAN-PAUL I, « L’Eglise devant les recherches sur les origines de la vie », p. 953.

77 Sans faire des inférences indues, nous nous autorisons d’évoquer un extrait fort intéressant de 1’Homme de
Vvérité ou Jean-Pierre Changeux reconnait la difficulté a déterminer avec précision 1’origine de la conscience.
Parlant de la connexion cerveau-conscience, ce scientifique francais fait remarquer que le simple accroissement
du cerveau « ne suffit pas a lui seul a rendre compte du développement de la conscience. Le probléme de son
origine reste donc entier. Il constitue 1’un des défis scientifiques majeurs de notre temps » (J.-P. CHANGEUX,
Homme de vérité, Paris, Odile Jacob, 2004, p. 101). Ce témoignage semble ouvrir des perspectives de dialogue
et donner raison a Jean-Paul II quand il dit & propos de I’dme que son émergence suppose une maticre (le
corps) diment préparée. Mais en amont, une telle opération requiert I’intervention directe de Dieu.

178 J.-M. VERNIER, Théologie et Métaphysique de la Création chez saint Thomas d’Aquin, Paris, Pierre Téqui,
1995, p. 284.

71



3.3.2. Le statut de la théorie de I'évolution d’aprés Jean-Paul Il

Jean-Paul 1I, nous venons de le voir, rejette 1’opposition radicale entre le discours
scientifique et le discours théologique. 1l ne saurait en étre autrement car une séparation
nette et absolue entre ces deux régimes du savoir est le pire des contresens puisque 1’esprit
est en quéte d’unité. Mais proner I’unité du savoir ne signifie faire 1’¢loge d’un discours
unitaire. Celui-ci mettrait a mal I’autonomie de chaque domaine du savoir, oublierait leurs
compétences propres ou leur dynamique respective, ferait obstacle au progres des
connaissances. Puisque la vérité est une, mais diversement appréhendée a partir d’horizons
multiples, il va de soi que le discours scientifique et le discours théologique s’invitent a la
collaboration dans la quéte de la vérité sous la médiation de la philosophie. Encourager
I’unité des discours dans la complémentarité, c¢’est souscrire a I’exigence fondamentale de la
sagesse, comme le dit J.-M. Maldamé. La sagesse « est ouverte et accepte que se croisent

dans la quéte de la vérité des apports spécifiquement différents »'"®

. Cette coopération est
plus que conjoncturelle : « La science change ; la théologie change. Elles s’unissent et Se
heurtent. Elles s appuient 1’une sur ’autre pour avancer et s’obligent aussi a se réviser »",
écrit encore ce théologien. D’une maniére spécifique, la question de ’homme réclame une
pluralité d’approches.

De ce point de vue, il est normal que Jean-Paul Il plaide pour un dialogue entre
science et foi. En appui a cette attitude, deux affirmations majeures structurent son ceuvre.
Elles sont principalement contenues dans son message a I’Académie pontificale des
Sciences du 22 octobre 1996 intitulé « L’Eglise devant les recherches sur les origines de la
vie et son évolution ». 1l y a, d’abord, cette affirmation lumineuse qui va au-dela des
déclarations d’Humani Generis. En effet, témoin des métamorphoses et des avancées
vertigineuses des connaissances scientifiques qui ont marqué le XX° siécle, cinquante ans de
recul aprés I’Humani Generis de Pie XII, Jean-Paul Il mesure a quel point « aujourd’hui de
nouvelles connaissances conduisent a reconnaitre dans la théorie de I’évolution plus qu’une
hypothése »*®. Alors que le premier considérait la théorie de I’évolution comme une

hypothése, le second postule qu’elle est plus qu’une hypothése. Il s’agit 1a d’une véritable

179 3.-M. MALDAME, Le Christ pour ['univers, p. 270.
801D, Science et foi en quéte d’unité, p. 112.
181 JEAN-PAUL I, « L’Eglise devant les recherches sur les origines de la vie », p. 952.

72



avancée conceptuelle, voire épistémologique. Par ailleurs, une question demeure posée
quant a I’intelligence de la formulation plus qu 'une hypothése.

Derriere cette expression inédite se cache la reconnaissance de la théorie de
I’évolution élevée par la communauté des chercheurs au rang d’une théorie scientifique. On
doit enfin noter que cette expression invite a établir la distinction entre ’hypothése et la
théorie. Cette exigence s’avere fondamentale. Qu’est-ce qu’une hypothése ? Qu’est-ce
qu’une théorie ? Une hypothese est une conjecture scientifique. Nous I’avons vu en parlant
du statut de la théorie de I’évolution, la théorie se définit comme une construction
intellectuelle consistant a proposer une interprétation des faits observés et éprouves,
découlant de diverses disciplines et des principes d’interprétation. Aujourd’hui, un large
consensus se dessine dans 1’univers scientifique pour dire que « la théorie de 1’évolution
repose sur des faits qui relévent des disciplines diverses et démarches spécifiques » qui, a ce
titre, la font passer « du stade d’hypothése a celui de la théorie »'®%. Jean-Paul 1l en est

pertinemment convaincu. Le rappel de ses propres mots est la pour I’attester :

« Il est en effet remarquable que cette théorie se soit progressivement imposée a
I’esprit des chercheurs, a la suite d’une série des découvertes faites dans diverses
disciplines du savoir. La convergence, nullement recherchée ou provoquée, des
résultats des travaux menés indépendamment les uns des autres, constitue elle-

méme un argument significatif en faveur de cette théorie »'®.

Comme on peut le voir, cette affirmation semble signer 1’arrét de suspicion face a la
théorie de 1’évolution, du moins en principe. A ’évidence, elle reconnait tacitement ou
« ouvertement 1’aspect non scientifique des trois premiers chapitres de la Gene€se concernant
la création du monde, I’apparition de I’homme et les événements du "Paradis” »84,
Toutefois, leur interprétation symbolique reste valide. Leur niveau est essentiellement
sapientiel et théologique : dire 1’origine ou le fondement de la vie ; montrer a travers Adam
représenté comme le patriarche commun ou la figure de toute I’humanité que le dessein

salvifique s’étend a toute I’humanité ; voir dans le Paradis le « symbole de ’amour de Dieu

182 4. HARING, « La théorie de I’évolution, la mégathéorie de la pensée occidentale », p. 34.

183 JEAN-PAUL 11, « L’Eglise devant les recherches », p. 952.

184 G. MARTELET, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ toujours plus grand, Bruxelles, Lessius, 2005, p.
159.

73



185

qui nous crée et de la communion divinisatrice a laquelle nous sommes appelés » et « rien

d’autre qu’une image voilée de Jésus-Christ lui-méme, "en qui tout a été créé”, dans les
cieux et sur la terre et "en qui tout est maintenu” (Col 1, 7.17) »® : décrire la condition
humaine au présent.

Franchissant les échelons de la reconnaissance de la théorie de 1’évolution, Jean-Paul
Il va jusqu’a faire une déclaration d’ordre épistémologique tres significative et qui, somme
toute, semble jouer le role d’instance critique. C’est sa deuxiéme grande affirmation. Trés
clairement, il pointe une pluralité de théories au sein de la grande théorie de 1’évolution.
Dans une phrase de lui devenue célébre, Jean-Paul Il soutient que « plus que la théorie de
I’évolution, il convient de parler des théories de 1’évolution »'®’. Non seulement qu’il faille
reconnaitre la pluralité de théories de 1’évolution quant a leur nombre, il est légitime de
démasquer le danger permanent qui menace la théorie de I’évolution : la tentation de se
laisser envahir consciemment ou non par des philosophies réductionnistes et athées, de plus
idéologiques. Hubert Faes I’a vu juste. La théorie de 1’évolution, avance-t-il, cache «une
philosophie, une idéologie, une vision du monde »'®®. J.-M. Maldamé porte, aux mots prés,
le méme jugement. Tres justement, éecrit-il dans un long article publié dans la Revue
thomiste, «tout travail scientifique est fondé sur des options philosophiques. Celles-ci
relévent d’abord de la philosophie de la nature pour définir 1’unité du vivant, I'unité d’une
espece, d’un écosystéme ... Ensuite, une théorie scientifique repose sur une métaphysique,
celle qui préside au choix des principes qui jugent des échanges et des interactions et de
leurs régulations »'®°. La question est davantage délicate et trés problématique dans le cas de
I’étre humain qui, comme le disions dans quelques lignes qui précedent, réclame une
pluralité d’approches.

Il va sans dire que cette situation place le théologien et donc le chrétien en face de
quelques exigences. Ce dernier devra, notamment, s’armer d’une vigilance épistémologique
et opérer une réelle distinction entre le travail scientifique et des options philosophiques
réductionnistes. En d’autres termes, il ne saurait étre question de recevoir n’importe quelle

philosophie de 1’évolution dans le cas particulier de I’homme. C’est le cas des théories qui

185 G. MARTELET, Libre réponse a un scandale, p. 36.
188 1bid, p. 39.
187 JEAN-PAUL Il, « L’Eglise devant les recherches », p. 952.
188 H. FAES, « Evolutionnisme », in Dictionnaire de la philosophie, Paris, Encyclopaedia Universalis, Albin
Michel, 2006, p. 725.
189 ).-M. MALDAME, « En quéte du propre de I'Homme. Notes de lecture sur la question de la place de
I’humanité dans le monde des vivants », in RT, t. 109 (2009), p. 277.
74



soutiennent que la vie ne serait qu’un processus d’échanges d’énergie et ’homme ne serait
rien d’autre que cela. A titre d’exemple, nous évoquerons les prétentions du britannique
Richard Dawkins qui, dans Le Gene égoiste, ramene toute explication aux genes et aux
phénomenes physico-chimiques étudiés par la biologie moléculaire et, dans L’Horloger,
avance que le recours a I’idée d’un Dieu éternel ne serait qu’un simple réconfort face a nos
propres insuffisances, donnant en apparence une réponse plausible a des questions profondes
et troublantes sur I’existence. Avec de tels propos, ainsi que le note avec lucidité J.-M.
Maldamé, nous nous trouvons devant « un plaidoyer pour le matérialisme dans son sens
strict : 1’explication scientifique est non seulement souveraine dans son ordre, mais elle
exclut toute autre référence. Il faut écarter toute valeur a une explication qui fasse appel a
une transcendance : transcendance de I’esprit ou transcendance d’un créateur au sens
strict »%. Une théorie aussi avérée soit-elle peut-elle se penser comme la référence ultime
de tout savoir vrai ? Pareille prétention ne reléve-t-elle pas du dogmatisme scientifique ?
Dans ce contexte précis, n’est-il pas légitime que le Pape interpelle et, pour tout dire, mette
en garde aussi bien les chrétiens que les scientifiques contre de tels exces ?

De la sorte et plus largement encore, les propos de Jean-Paul 1l résonnent comme un
plaidoyer en faveur d’une philosophie qui, par un travail critique, s’assure de la dignité et de
la transcendance de I’homme en tant que créature divine, une philosophie qui donne une
main-forte a la théologie. Comme on peut s’attendre facilement, un tel travail suppose
quelques préalables épistémologiques. De 1’ensemble de son ceuvre, nous en retenons trois
principaux, a notre sens :

(1) La reconnaissance des limites de la science face a la signification fondamentale de
la vie. Deux textes du Pape sont particulierement explicites a cet égard :

« La plupart des savants admettent que les sciences naturelles, avec leur méthode
basée sur les expériences et la reproduction des résultats, ne couvrent qu’une partie
de la réalité, ou plutdt I’atteignent sous un certain aspect »'**,

Et encore :

« Cette signification se révéle lorsque la raison, dépassant les données physiques,

recourt & des méthodes metaphysiques pour arriver a la contemplation des causes

190 3.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 142.
91 JEAN-PAUL 11, in La D.C., n° 1833 (15 juin 1982), p. 659.

75



finales et y découvrir les explications suprémes qui peuvent éclairer les évéenements

humains et leur donner un sens »%,

(2) La prise en compte des compétences de chaque domaine. On reconnait aux
sciences empiriques la capacité de décrire et de mesurer avec précision les multiples
manifestations et fonctionnements de la vie, de les inscrire sur la ligne du temps. Mais le
moment du passage au spirituel est hors de leurs horizons et de leurs méthodes de recherche.

Il est plutdt du ressort de la philosophie*®®

et, plus encore, de la théologie, en tant que fides
quaerens intellectus. La théologie fournit un modéle de réponse a I’interrogation sur le sens
ultime de tout, selon les desseins de Dieu, une question qui n’est pas du registre des sciences
de traiter : la valeur de I’homme. Elle seule prend en charge I’affirmation que ’homme est
créé a I’image et a la ressemblance de Dieu.

(3) La reconnaissance de la valeur et de la dignité de I'étre humain™*. Cette exigence
met en évidence la pluridimensionnalité génétique de 1’étre humain. Elle invite a considérer
I’humain comme une fin en soi, puisqu’il « ne saurait étre subordonné comme un pur moyen
ou un pur instrument ni & Pespéce ni & la société »'*°. L’homme a de « la valeur pour lui-
méme. Il est une personne. Par son intelligence et sa volonté, il est capable d’entrer en

196

relation de communion, de solidarité et de don de soi avec son semblable »° et puisque,

« transcendant le monde et se transcendant lui-méme, I’homme se tourne vers Celui qui est

192 JEAN-PAUL 11, « Discours & un groupe de "Prix Nobel"», in La D.C., n° 1800 (22 décembre 1980), p. 64.
% Ip, « Discours a I’Académie pontificale des sciences, le 31 octobre 1992 », in La D.C., n° 2062 (20
décembre 1992), p. 1071.
194 |_e raisonnement de Jean-Paul 1 en cette matiére se comprend de cette maniére : « La seule créature sur la
terre que Dieu a voulue pour elle-méme » comme I’affirme Gaudium et Spes (G.S, n° 24), I’homme est le seul
étre « appelé dans une relation de connaissance et d’amour avec Dieu lui-méme » (La D.C., n® 2148, p.952).
De ce fait, on ne saurait le considérer ni comme un épiphénomeéne de la matiére ni non plus comme « un
simple objet, et, dans le sillage de la psychanalyse, a en faire le jouet de son inconscient » (L. MORREN,
« L’influence de la science et de la technologie sur I’image de I’homme et du monde », in P. POUPARD (dir.),
Science et Foi, Tournai, Desclée International, 1982, p. 82). Ce qui, en définitive, induit le rejet de toutes « les
théories de I’évolution qui, en fonction des philosophies qui les inspirent, considérent I’esprit comme
émergeant de la matiére vivante ou comme un simple épiphénoméne de cette matiere » (La D.C., n° 2148, p.
952). 1l va de soi que des telles conceptions sont incompatibles a la vérité anthropologique de la foi catholique.
1% JEAN-PAUL 11, « L’Eglise devant les recherches », p. 952.
1% 1bid, p. 952.

76



7

le Créateur de toutes choses »’. C’est 13 un point fondamental de I’anthropologie

magistérielle. Approche qui trouve écho chez Benoit XVI'%,

De cette esquisse de réflexion développée au cours de ce chapitre consacré a la
position du Magistere sur la théorie scientifique de I’évolution, nous sommes parvenus a la
conclusion que, depuis la publication de 1I’Encyclique Humani Generis, 1I’Eglise catholique a
marqué un nouveau tournant. On est donc passé de I’intransigeance gratuite et du rejet pur et
simple a ’acceptation, et puis a la reconnaissance de la valeur scientifique de la théorie de
I’évolution. D’une manicre schématique, nous pouvons relever trois étapes :

(1) le rejet pur et simple de la vision évolutive ;

(2) son acceptation comme une hypothése, non établie de facon absolument certaine;

et (3) la reconnaissance de sa valeur comme « une théorie scientifique ». La théorie de

I’évolution, avanga le pape Jean-Paul 1l, « est plus qu’une hypothése ».
Rejetant toute dichotomie entre la création et I’évolution, le méme Jean-Paul Il notait, dans
un passage que nous avons déja cité, que «la création se comprend a la lumiére de
I’évolution comme un événement qui se déploie dans le temps, comme une creatio continua,
dans lequel Dieu, comme Créateur du ciel et de la terre se rend visible aux yeux de la foi ».

Sans trop insister sur ce point, il est intéressant de relever que la question de la relation
création entre et évolution a été reprise et continuée sous le pontificat de Benoit XVI (du 19
avril 2005 au 28 février 2013). Qu’il nous suffise d’en indiquer quelques éléments
marquants.

(1) Du 1* au 3 septembre 2006, un colloque est organisé a Castel Gandolfo qui, a I’initiative
du Pape, réunit ses anciens étudiants sur le théme Création et évolution'®. Le Pape lui-
méme précise I’enjeu de la question : « Il ne s’agit de prendre part ni pour un créationnisme
qui se ferme par principe a la science, ni pour un évolutionnisme qui ruse avec ses propres

lacunes et ne veut pas voir, au-dela, des notions qui dépasseraient les possibilités

97 JeAN-PAUL I, « Discours a I’Académie pontificale des sciences », le 31 octobre 1992, in La D.C, n°2062
(20 décembre 1992), p. 1074.

19 S*inscrivant en faux contre I’idée de hasard dans son homélie de la messe inaugurale de son pontificat le 24
avril 2005, Benoit XVI a des mots qu’il faut pour dénoncer les excés ou le réductionnisme anthropologique
impliqué dans la théorie de 1’évolution : « Nous ne sommes pas le produit accidentel et dépourvu de sens de
I’évolution. Chacun de nous est le fruit d’une pensée de Dieu. Chacun de nous est voulu, chacun de nous est
aimé, chacun de nous est nécessaire ». Cf. BENOIT XVI, « Homélie de la messe inaugurale du pontificat », in
La D.C., n° 2337 (avril 2005), p. 548.

199 C. SCHONBORN (présentateur), Création et évolution. Une journée de réflexion avec Benoit XVI, Paris,
Parole et Silence, 2009.

77



méthodologiques de la science. Il s’agit plutét de mettre en avant le jeu interactif entre
différents niveaux de la raison, un jeu grace auquel s’ouvre aussi le chemin de la foi ».

(2) Le 18 septembre 2008, le président du Conseil pontifical pour la culture, Gianfranco
Ravasi, reconnait « qu’il n’existe a priori aucune incompatibilité entre les théses de Charles
Darwin et le message de la Bible ou la théologie ; que Darwin n’a jamais été condamné et
que L’Origine des espéces n’est pas a I’Index ».

(3) Au cours de I’audience du 31 octobre 2008 avec les membres de 1’ Académie pontificale
des Sciences réunis au Vatican du 31 octobre au 4 novembre sur le theme Approche
scientifique sur [’évolution de ['univers et de la vie, Benoit XVI déclara qu’« il n’existe
aucune incompatibilité entre création et évolution ».

(4) Du 3 au 7 mars 2009, un symposium organis¢é a Rome par 1’Université pontificale
grégorienne et Notre Dame University (USA) sous 1’égide du Conseil pontifical de la
culture, réunit les chercheurs des différents horizons : scientifiques, théologiens et
philosophes sur le theme L évolution biologique : faits et théories. Une évaluation critique
cent cinquante ans aprés la parution de "L’Origine des especes”. Le centre du propos,
d’aprés son organisateur, le jésuite Marc Leclerc, c’est « de prendre la mesure de
I’événement qui a marqué pour toujours I’histoire de la science et a influencé la manicre de
comprendre notre humanité » et de rétablir le dialogue dans la diversité®®.

Si I’intérét de ces événements et initiatives ne saurait se démentir, faut-il considérer le
dialogue entre le discours scientifique et le discours théologique, entre la théorie de
I’évolution et la théologie création comme quelque chose d’acquis ? Le Magistere est-il prét
a assumer en profondeur les incidences, les résonances théologiques de la théorie de
I’évolution, sans inféoder la théologie a cette derniére ?

Dans le fond et dans la forme, la position magistérielle reste traversée par un
présuppose anthropocentrique fort. Comme on peut s’y attendre, cette position souléve des
questions et des difficultés anthropologiques et théologiques sérieuses. A notre avis, il est
manifeste qu’au travers de son énoncé stipulant que « si le corps humain tient son origine de
la matiére vivante qui lui préexiste, I’ame spirituelle est immédiatement créée par Dieu », le
Magistére catholique semble, d’un coté, créer la coupure entre 1’évolution du corps et la
non-évolution de 1’ame. De 1’autre coté, il cautionne le dualisme entre le corps et 1’ame,

qu’il entend paradoxalement récuser. Ici se posent des questions majeures. Est-il possible,

20 Cf. |e dossier publié par les catholiques et les protestants de Strasbourg en 2010 : « A propos de la théorie
de I’évolution et des créationnistes », in Des catholiques et des évangéliques se questionnent mutuellement.
Pour mieux se comprendre, n° 9, 2010, p. 18.

78



dans le grand arbre phylogénétique ayant conduit a ’homme actuel, de situer avec précision
le temps T qui marque un avant totalement animal et un aprés totalement humain ?
Comment deux substances hétérogénes, ¢’est-a-dire de nature aussi différente, peuvent-elles
s’unir pour ne plus en former qu’une seule ? Est-ce la une maniere théologique de suppléer
aux faiblesses constatées dans I’explication scientifique sur 1’épineuse question des chainons
faisant défaut entre I’humanité actuelle et ses ancétres ? Le propos du jésuite Frangois Euvé,
professeur au Centre Sevres de Paris, est trés significatif et constitue une réponse a cette
question : « C’est une maniére d’introduire un "saut ontologique” dans la continuité
évolutive »*, Cette conception dualiste ne serait-clle pas une maniére d’esquiver, d’éviter
une réflexion profonde sur la spécificité humaine a I’intérieur du cadre d’un univers en cours
de déploiement®®, d>évolution ?

Théologiquement parlant, I’énoncé magistériel de « la création immédiate de I’ame »
ne vient-il pas mettre a mal la doctrine de la creatio continua au profit de celle de la creatio
ex nihilo (une @me créée sans substrat préalable) ? Manifestement, et pour emprunter les
mots du méme jésuite F. Euvé, « le rapport entre la création au commencement (ponctuelle)
et ’action providentielle de gouvernement (durable) devient difficile a concevoir »23_Plus
largement encore, nous nous demandons jusqu’a quel point cette position s’accorde-t-elle
avec la conception anthropologique totalisante du monde biblique ou I’étre est a la fois tout
entier nephesh dans la mesure ou il vit et tout entier basar (Gn 2, 7 dirait: matiere
terrestre)?* 2

Nous reviendrons un peu plus loin sur ces questions. A présent, posons-nous cette
autre question : I’inscription de I’humanité dans I’histoire générale de la vie éclipse-t-elle la
grandeur et le propre de I’homme ? Comment les théologiens catholiques, en 1’occurrence
G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould s’y prennent-ils ? Apportent-ils une contribution
conséquente a ce debat? Il importe d’explorer leurs principales théses sur cette
problématique pour voir comment ils se chargent de répondre a la question de 1’avénement
de I’homme et de sa place dans la nature et tentent d’élaborer une approche holistique de

I’homme sous I’éclairage de la théorie de I’évolution, sans verser dans les exces.

21 £ EUVE, Darwin et le christianisme, p. 66.

202 3. HAUGHT, « Théologie, information et cosmologie : spécificité humaine aprés Darwin », p. 64.
28 £ EUVE, Penser la création comme jeu, Paris, Cerf, 2000, p. 69.

24D Lys, La chair dans I’Ancien testament. Bésdr, Paris, éd. Universitaires, 1967, p. 32.

79



Chapitre 3 : Les theses de G. Martelet, de J.-M.
Maldamé et de J. Arnould

L’appréciation des propositions de G. Martelet, de J.-M. Maldamé et de J. Arnould
suppose, d’abord, que 1’on précise le cadre épistémologique général qui meut leur
élaboration discursive. Ce contexte est justement celui mis en valeur par la théorie de
I’évolution, celui qui enveloppe la réalité dans le signe du temps et de 1’histoire.

Deux présuppositions épistémologiques majeures traversent leur systématisation. La
premiére thématise 1’aléatoire-contingence caractérisé du vivant. Elle revendique I’idée
selon laquelle « I’histoire révélée par les fossiles n’est ni celle du régne d’un déterminisme
strict, ni celle du déroulement d’un plan préétabli, ni celle, enfin, d’un jeu de cubes exempt
de toute signification. Les fossiles sont la mémoire des lancers de dés de ’évolution »**,
Corrélativement, la deuxiéme présupposition entend « penser I’homme tel qu’il apparait
d’abord dans la nature qui conditionne son existence »°% son « hominisation naturelle, sans
laquelle nous n’émergerions pas dans I’ensemble biologique du monde »*°’, sans pourtant
renoncer a son statut : celui d’étre voulu, élu, appelé par Dieu. Une thése s’y dégage : la
conjugaison de ces deux présuppositions se pose comme le lieu fondationnel d’un discours
holistique et fédérateur sur la question de I’homme, point d’appui inévitable d’une
articulation de la vision scientifique et chrétienne.

Comment cette these se vérifie-t-elle ? Comment ces théologiens articulent-ils leur
discours ? La réponse a ces questions fixe notre attention sur quatre volets. Le premier
tentera d’identifier des principes herméneutiques qui, selon ces auteurs, mobilisent
I’¢élucidation du vivant. Il s’agit d’interroger les contours et les enjeux inclus dans la
signification du concept de « hasard ». Le deuxiéme aborde la question du sens dans la
nature ou dans le processus évolutif. Existe-t-il une finalité ou non et en quel terme ? Le
troisiéme prend en charge la question de la place de ’homme dans la nature a partir de la
conceptualité d’émergence. Le quatrieme, enfin, enquéte sur ce que chacun des chercheurs

précités considere comme le propre de I’humain.

205 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 120-121.
28 G, MARTELET, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ, p. 195.
27 Ipid, p. 200.
80



3.1. Des principes herméneutiques pour comprendre le vivant

La biologie contemporaine fondée sur la génétique tient les genes pour responsables
de I’information qui préside a la constitution de I’organisme vivant et se transmet de
géneration en genération. Les similitudes et les différences sont inscrites dans les genes.
L’identification de la distance génétique permet d’écrire une histoire continue des étres
vivants selon une arborescence ou ils se différencient a partir d’un ancétre commun.

Comment, dans ce contexte, rendre raison de 1’avénement de 1’humanité et de sa
spécificité dans 1’évolution ? Son apparition advient-elle comme par nécessité, suivant un
ordre préétabli ou bien son état actuel n’est-il qu’une des réalisations possibles ? Est-il
possible, en partant des conditions initiales, de prévoir et de déduire les étapes et les
modalités des transformations ultérieures ? En fait, contrairement a G. Martelet qui
n’accorde pas d’intérét a la notion de hasard et fait occasionnellement référence a la notion
de contingence, J.-M. Maldamé et J. Arnould voient dans le concept de hasard, dont la
variété sémantique enveloppe les notions de contingence et d’aléatoire, un des lieux
possibles de réponse a la question « pourquoi y a-t-il quelque chose plut6t que rien » ou
« pourquoi y a-t-il cet étre et non pas autre chose ».

Il importe de repérer le statut épistémologique, la pertinence et les contours
sémantiques que ces chercheurs lient au concept de hasard. Mieux, il convient d’indiquer
comment ce concept s’impose comme un macro-concept et se pose en topique inspiratrice

de I’herméneutique du phénomene de la vie.

3.1.1. Penser le hasard d’apres J.-M. Maldamé

Qu’évoque donc le mot hasard pour J.-M. Maldamé? Quelles connotations
s’enroulent et se rassemblent autour de ce mot, d’aprés lui ? La notion de hasard couvre un
vaste kaléidoscope de significations. D’origine arabe, ou il se dit az-zahr, littéralement, ce
terme designe « des jeux dans lesquels les qualités, les intentions ou les actions des joueurs
sont inopérantes : jeu de dés, loterie, roulette... Mais aussi son usage s’est étendu pour
caractériser un événement ou une série d’événements auxquels 1’observateur attribue deux

caractéres essentiels : I’imprévisibilité et la non signification »%,

2% 5. ARMAND, « Hasard », in Connaitre, n° 25 (janvier 2007), p. 48.
81



Pour trancher dans cette multivocité sémantique, J.-M. Maldamé identifie trois
occurrences référentielles : le fortuit ou la chance, 1’aléatoire et la contingence ; trois notions

qui ne sont pas a situer sur le méme plan.

i. Le fortuit

L’herméneutique de cette notion avec ses implications sollicite une approche
diachronico-synchronique. En effet, la notion semble avoir une résonance religieuse ou
ésotérique. Du latin fortuna, traduisant le grec tuché, la notion de « fortuit » connote 1’idée
selon laguelle « ce qui arrive est dd a la volonté des dieux et pour cette raison échappe a la

volonté des étres humains et donc & leur prévision »*

. Dans cette logique, 1’événement se
lit comme le fruit d’une décision arbitraire, une nécessité implacable qui s’impose a nous
malgré nous et, en définitive méchante, attribuée a des divinités dominantes ainsi qu’il
apparait dans la tragédie grecque ou le héros, tel (Edipe, est placé dans une situation qu’il
n’a pas voulue. Aussi pensait-on que « les événements advenaient sans que 1’esprit humain
puisse en déterminer le sens »*'°. Dans cette lumiére, les événements apparaissaient chargés
d’affectivité, sériés en événements favorables ou défavorables, et qualifiés de chance ou de
malchance.

Des présocratiques, en I’occurrence Démocrite et Héraclite, auront le mérite de percer
le mur de cette charge mythico-subjective qui faisait de I’homme et de la nature des
instruments de la fatalité. « Tout est le fruit du hasard et de la nécessité », énoncait
Démocrite. Le logos est le principe directeur de 1’univers, disait Héraclite. Assurément, la
prise en compte rigoureuse de cette double affirmation fait intervenir deux notions riches de
sens : la phusis et le logos. Alors que celui-ci s’entend comme 1’expression de la pensée du
sujet connaissant et agissant, celle-la désigne le «principe de vie, de fécondité, de
créativité »***. La nature dit ce qui naft ou doit naitre, ce qui est dans le cours du temps et
qui advient. Cette fagon de penser s’accompagne des implications épistémologiques

significatives. C’est, notamment, « la conviction que ce qui advient au cours du temps obeit

29 j-M. MALDAME, « Hasard et providence », in Laval théologique et philosophique, vol. 61, n° 3 (2005),
p. 540.

219 |hid, p. 540.

11 J M. EXBRAYAT, E. GABELLIERI, « Entre science et théologie, quelle philosophie de la nature ? », in J.-M.
EXBRAYAT, E. GABELLIERI (dir.), Nature et création entre science et théologie, Paris, Librairie philosophique
J. Vrin, 2006, p. 6.

82



a une puissance inscrite dans I’intime de la réalité »?12 Manifestement, cette vision va
intégrer une cosmologie qui explique ce qui est par le mélange de quatre éléments
fondamentaux (la terre, 1’cau, le feu et 1’air), en ouvrant ainsi la voie a la dé-divinisation de
I’événement, lui restituant sa profanité.

Si Aristote emboite le pas a ces devanciers, il est évident qu’il leur donne un souffle
nouveau. Du point de vue gnoséologique, le Philosophe situe ’intelligible dans le monde
d’ici. L’intelligible est, pour ainsi dire, entremélé au monde sensible. Le Stagirite enseigne
que le monde est fait des entités séparées et distinctes ayant leur principe d’intelligibilité en
elles-mémes. Sur le plan ontologique, il distingue les « choses artificielles » (artefacts) des
« choses naturelles » (phusei onta) ayant la phusis pour principe. Le Livre Il de la Physique
nous offre un texte magistralement éclairant sur ce qu’il entend par la nature. Concrétement,
Avristote y définit la nature comme principe et cause de mouvement et de repos pour la chose
en laquelle elle réside immédiatement, par essence et non par accident®'®, Le mouvement est
la caractéristique fondamentale, essentielle et entierement immanente des phusei onta.

Comment et de quelle maniére cette nature opére-t-elle ? Est-ce par nécessité, par
hasard ou sous I’influence d’une force externe ? Le Philosophe propose une pluralité de
causes. Contre le nécessitarisme démocritéen et le contingentisme d’autres atomistes, et
aussi contre toute conception superstitieuse de la fortune, il reconnait le hasard®** sans lui
attribuer un réle causal déterminant. Le point fort de son argument en faveur du hasard
repose sur la possibilité, dans le monde sublunaire, des exceptions et des régularités qui ne
valent que dans quelques cas. Aussi distingue-t-il des futurs prévisibles qui arrivent
nécessairement (futurs absolus) des futurs non nécessaires (futurs hypothétiques). Dés lors
qu’Aristote postule dans son échelle de causes une cause des causes, c’est-a-dire une cause
supréme qui ordonne le monde, ne faut-il pas conclure qu’il savait que cette cause était
séparée du monde et que, dans une certaine mesure, cette derniére ne serait pas concernée
par ce qui se passe dans le champ des rencontres qui se font sans ordre et sans raison** ?

Pouvait-il en étre autrement dés lors qu’il entendait définir le hasard comme une rencontre

212 J -M. MALDAME, « Hasard et providence », p. 541.

23 ARISTOTE, Physique, Livre 11, 192 b, 21-23.

2% §*il n’ignorait pas sa réalité, en toute rigueur du terme, Aristote ne connaissait pas le mot hasard qui lui est
postérieur (cf. M. DELSOL, « Le hasard dans la nature et son "sel” épistémologique dans les phylogenéses de
I’évolution biologique », in Laval théologique et philosophique, vol. 1, n° 3 (2005), p. 433.

215 Cf. J.-M. MALDAME, « Hasard ou Dessein de Dieu ? Eléments pour comprendre ce qu’est 1’Intelligent
Design », in Connaitre, n° 25 (janvier 2007), p. 79.

83



de séries causales independantes, définition que reconduira le mathématicien francais
Antoine-Augustin Cournot (1801-1877) ?

Autant qu’on peut voir, la position du fondateur du Lycée parait comme un juste
milieu qui assure une certaine place a 1’automaton dans la nature. Cette posture s’émancipe
du providentialisme de type stoicien. Contrairement a la scolastique et a la mécanique
classique qui ont radicalisé ’idée aristotélicienne de finalité**°, la mécanique quantique et la
théorie de I’évolution vont, quant a elles, accorder du crédit a I’approche d’une phusis «en
vue d’elle-méme » dont 1’un des fondamentaux est, selon les mots de J.-M. Maldamé,
I’interdiction de «dire qu’une mutation survient parce qu’elle est utile, mais qu’une
mutation fortuite peut avoir des conséquences importantes pour 1’organisme ou pour sa

217

descendance »“*'. On pourrait, dans ce contexte, I’interpréter comme une chance ou comme

une malchance. Dans le cas précis de la théorie de 1’évolution, on parlera volontiers

d adaptation, d aptation et d exaptation™®.

ii. L’aléeatoire

Pour éviter d’employer le terme de hasard, en raison de sa connotation péjorative, ou
I’adjectif « fortuit » (au sens d’imprévisible) on parle de « phénoméne aléatoire » ou de « loi

stochastique »**°

. L’aléatoire, du latin alea, c’est-a-dire dé ou jeu de dés, se dit de ce qui
arrivera, d’un événement futur devant s’accomplir ou d’un événement présent
s’accomplissant, mais non encore accompli; un événement dont on ne connait pas les
conditions déterminantes. Nul ne peut alors lui garantir un raccrochement certain. A bien y
réfléchir, il y a sans doute 1a I’idée d’incertain, d’indéterminé, d’inattendu concernant

I’avenir. Mais il y a encore plus. L’¢lucidation de cette thématique revendique d’autres

concepts opératoires et objectifs en termes de possible et de possibilité, de probable et de

28 Cf. J. LADRIERE, «La finalité. Exposé introductif », in Revue d’éthique et de théologie morale « Le
Supplément », n° 205 (juin 1998), p. 10-37, particulierement p. 19.

27 J.-M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 86.

218 1 »aptation désigne les caractéres utiles aux organismes. L adaptation caractérise les seuls traits qui ont été
retenus par la sélection naturelle dans le contexte dans lequel ils sont aujourd’hui employés, tandis que
I’exaptation qualifie ceux qui sont originellement apparus dans un contexte, mais ont été plus tard cooptés pour
servir & un autre usage (cf. I. TATTERSALL, L émergence de I’homme, p. 129).

219 3 -M. MALDAME, « Hasard ou Dessein de Dieu ? », p. 77.

84



probabilité. Ces concepts permettent a J.-M. Maldamé de développer un dispositif réflexif
qui vient confirmer et renforcer le cadre théorique de 1’évolution.

Il'y a lieu d’interroger le type d’approche qu’il en fait et d’identifier le role qu’il
attribue a ces concepts dans I’explicitation de la réalité¢ et des mécanismes mis en jeu par la
théorie de I’évolution. A tous égards, cette préoccupation cristallise le besoin d’un systéme
d’interprétation, c’est-a-dire une sorte de grille de lecture qui permette de saisir des aspects
significatifs de la réalité et qui soit recu par toute une tradition de pensée. A toutes fins
utiles, cette perspective présuppose une Vvéritable métamorphose, une kénose ; bref, une
certaine ouverture a la restructuration du langage auquel nous nous sommes habitués. Car,
pour parler comme Olivier Boulnois, « nos concepts étant d’emblée déja lestés par un

220 1 va de soi

héritage métaphysique, celui-ci rend certains concepts difficiles a penser »
que la rigueur de ce projet exige, en méme temps et sur le méme lieu, la prise en compte de
ce postulat commun qui reconnait qu’aucune interprétation ne saurait prétendre avoir un
caractéere absolu ni vouloir s’imposer comme définitive. Embarqués dans cette logique, nous
sommes amenes a examiner ces concepts pour tenter de repérer leur fécondité dans

I’approche du vivant.

ii.a. Le probable comme structure intime de la réalité

Dans son article Hasard et providence déja cité, J.-M. Maldamé rappelle un fait
marquant : la naissance et I’essor de la science des statistiques et des probabilités ont permis
de mathématiser le hasard, de traiter mathématiquement les effets dont 1’événement n’est
pas certain, mais seulement probable. Autant dire que le cours des événements porte le sceau
d’une part d’incertitude. Ce cachet est inéliminable. En témoigne ce propos du philosophe
Marcel Conche :

« L’incertitude est inéliminable (...). Une intelligence laplacienne, c’est-a-dire
capable de calculer le monde dans son infime détail, est impossible. L’intelligence
calcule a I’avance les conditions de 1’événement. Mais tout n’est pas calculable. Si
tel était le cas, cela signifierait que le temps, 1’écoulement des choses, n’apportent

rien de neuf »*%,

220 0, BOULNOIS, « Création, contingence et singularité, de Thomas d’Aquin & Duns Scot », in J. GREISCH-G.
FLORIVAL (dir.), Création et événement autour de Jean-Ladriére, Louvain-Paris, Peeters, 1996, p. 3.
221 M. CONCHE, L aléatoire, Villers-sur-Mer, Mégare, 2° éd., 1990, p. 8.

85



On ne saurait mesurer le monde dans son infini détail ni connaitre a 1’avance les
conditions de I’événement, sinon il n’y aurait pas de nouveauté, mais seulement une simple
répétition du déja fait et du déja connu. Or, le lanceur de dés sait d’expérience que sur six
cas ou éventualités possibles, un seul étant favorable, la probabilité de sortir, par exemple, la
face 3 est 1/6. Ce qui revient donc a dire que la probabilité pour qu’il y ait « un événement
futur se définit par le rapport entre le nombre d’éventualités favorables a la production de cet
événement et le nombre des éventualités possibles »**?, De I3, il est facile de comprendre la
remarque de J.-M. Maldamé d’aprés laquelle « I’'immobilisation d’un dé non pipé est
aléatoire, car la sensibilité extréme de la course du de fait que le lanceur ne peut maitriser les
conditions initiales du mouvement »**,

Par déduction induite, cette réflexion signifie que si I’événement suit une loi, un jeu de
causes déterministes, ce jeu prend cependant un chemin imprévisible. Pour autant, rien n’est
scellé d’avance et la face trois du dé pouvait ne pas sortir. Le réel se trouve ainsi
irrévocablement renvoyé¢ a I’imprédiction, a I’indétermination. Pour le dire autrement, il y a
toujours une certitude de non apparition et de réalisation. J.-M. Maldamé peut ainsi rejoindre
Edgar Morin qui affirme que «1’univers physique, biologique, humain, comporte de
I’aléatoire, c’est-a-dire ni le devenir cosmique ni le devenir anthropo-social ne peut étre
déduit d’algorithmes. Il comporte des trous, des plages d’imprédiction, d’indétermination, et
peut-étre d’inconcevabilité »***, Sans s’affranchir de tout lien avec I'ordre, le déroulement
des processus des phénoménes ou événements ne peut étre ni prévu avec exactitude, ni
calculé, ni déduit, ni reproduit artificiellement. On est au cceur du mode opératoire de la
théorie de 1’évolution, réfractaire a toute idée de dessein prédéterminé ou a un argument qui
conclut de I’effet a la cause. Symétriquement, cette approche veut que les mutations a
I’échelle d’un génome ou d’une population portent la signature de I’aléatoire. Tout converge
vers une idée phare: tout événement est susceptible de ne pas aller jusqu’a son
accomplissement, car rien ne peut se produire dans I’instant. Ne suffit-il pas d’un instant

pour qu’il soit empéché de se produire ?

22\, CONCHE, L aléatoire, p. 4.

223 J.-M. MALDAME, « Emergence de I’homme comme avénement de I’ame », in RT, t. 102 (2002), p. 96.

2% E. MORIN, «Au-deld du déterminisme : le dialogue de I’ordre et du désordre », in La querelle du
déterminisme, Paris, Gallimard, 1990, p. 86.

86



ii.b. Le possible et la possibilité

La thése de J.-M. Maldamé pourrait se résumer en ces termes : « Pour étre aléatoire,
I’événement doit étre possible ». Mais qu’est-ce qu’étre possible ou qu’est-ce que la

possibilité ? L’auteur répond en ces termes :

« Dans ce registre, il y a une articulation des divers éléments de la réalité : la
temporalité, mais aussi la logique et la causalité physique. Dire « possible », ¢’est

donc dire que la causalité est indéterminée, en ce sens que le lien entre la cause et

effet est non nécessaire »>>°.

Quelle est la pertinence d’un tel registre de penser ? J.-M. Maldamé reconnait trois
significations au terme possible. D’abord, il signifie le pouvoir, la capacité (le terme
possible dérive du verbe pouvoir). La réalité possible un pouvoir, un dynamisme interne.
Mais ici, rien n’autorise a penser que ce pouvoir est exclusivement autoréféré. Ensuite, le
terme possible renvoie a la permission (il y a une référence a des lois, a une régularité des
normes ou comportements). Enfin, il se rapporte a ce qui se réalise en désignant
I’éventualité et la sporadicité dans le déroulement d’un processus®®.

Ainsi, les notions de possible et de possibilité disent que toute réalité résulte du
concours de facteurs multiples et interdépendants. Ce qui advient est conditionné par ce qui
précéde. Le futur est dans le présent comme un possible ; le présent porte 1’héritage du
passe, sans étre déterminé entiérement et ses potentialités se développent dés que les
circonstances deviennent favorables ; ’actuel n’épuise pas le possible ; le processus de la
vie ouvre sur la mutabilité et la diversité.

Comme on le voit, ces remarques ne peuvent pas ne pas conduire au rejet du
déterminisme absolu et méme & la remise en cause de la formule bien connue de « Hasard et

nécessité »2%’

, titre de ’ouvrage du biologiste francais J. Monod. A D’inverse, la réalité
vivante se décline comme "espace” ou "jeu des possibles” qui se réalisent dans le temps. J-

M. Maldamé le dit bien :

225 ).-M. MALDAME, « Hasard et Providence », p. 544.
226 |p, Création par évolution, p. 223-224.
22 Daprés Jean-Michel Maldamé, 1’expression « hasard et nécessité » telle qu’elle est pensée par J. Monod
instaure un autre déterminisme. M. Delsol corrige substantiellement cette expression. Selon lui, « tout est loi,
mais tout est entrelacs de lois et de hasards » (M. DELSOL, «Le hasard dans la nature et son "sel”
épistémologique », p. 437).

87



«Le possible actualisé et donné dans le présent reste dans une certaine
indétermination. Celle-ci peut étre ressentie soit comme une imperfection soit

comme une richesse, celle de pouvoir faire une chose ou une autre »*,

La réalité se présente comme un donné ouvert. Mais, comme surenchérit M. Conche,
elle «I’est seulement pour ce qui est, par principe, possible, non pour ce qui est, par
principe, impossible, par exemple : que le cours des événements se déroule a I’envers (que

les vieux rajeunissent)»??

. Assurément, sans jambes, il est impossible de s’enfuir, affirmait
le Socrate du Phédon. Cela signifie que I’avénement d’un phénomeéne ou d’une réalité
s’inscrit dans 1’éventail de ce qui parait réalisable a partir des données en presence, en
possible et donc en puissance dans les éléments originels de la nature. Ainsi en est-il de
I’apparition du vivant. Michel Delsol ne dit pas autre chose. Dans son Darwin, le hasard et
Dieu, il affirme que dans I’histoire des vivants 1I’espéce humaine aurait pu ne pas exister. Et
puis, précise-t-il : parce qu’elle existe actuellement, cela veut dire que de toute facon elle
était en puissance dans la matiére issue du big-bang®®. On préte & Hérodote (484-420) cet
aphorisme : «Prodiguez le temps, tout le possible arrive». M. Delsol ajoute
judicieusement : « Tout le possible arrive et non pas tout peut arriver »*>*. Pour étayer son
propos, il cite ’exemple du jeu de roulette, ou il y a 36 numéros. Quand bien méme des
milliards d’individus joueraient a la roulette pendant des milliards d’années, jamais la boule
ne tombera sur le 60, puisque le 60 n’est pas dans le jeu. La lecon est claire : ne se réalise
que ce qui est en possibilité, en puissance dans les choses ou dans le cosmos.

Evoluant de proche en proche, nous retrouvons chez J.-M. Maldamé une autre
détermination fondamentale du vivant : la contingence, qui est une notion philosophique.

Elle reléve I’opposition entre ce qui ne peut pas ne pas €tre et ce qui peut ou ne pas étre.

iii. La contingence

D’aprés Aristote, est contingent, « tout ce qui est congu comme pouvant étre ou ne pas
étre a quelque égard et sous quelque réserve que ce soit. Un événement futur est contingent

si, toutes choses étant ce qu’elles sont, ce futur peut se produire ou ne pas se produire ».

228 J.-M. MALDAME, « Hasard et Providence », p. 550.
229 M. CONCHE, L aléatoire, p. 28.
2% M. DELsoL, Darwin, le hasard et Dieu, p. 84.
1 Ipid, p. 109.
88



Ainsi comprise, la contingence qualifie « le caractere de ce qui pourrait ne pas étre, que ce

282 A la différence de la notion d’aléatoire qui concerne les

soit au présent ou au futur »
phénomeénes biologiques liés aux mutations et au conditionnement physico-chimique, la
notion de contingence est un concept métaphysique a résonance ontologique. Son usage en
théologie, nous le verrons, est éminemment riche. Dans tous ses sens, ce concept s’oppose a
nécessaire.

On n’a pas de peine a déduire que, pour qui raisonne en termes de contingence, toute
lecture mécaniciste dominée par I’image d’une nature totalement déterminée a produire des
effets prévisibles reste inconcevable. La réalité, faut-il le dire, comporte une part irréductible
de la contingence et de la liberté, fait place a la temporalité. « Tout étre, précise 1’auteur, est
le fruit d’une histoire ou d’une évolution. Il est ce qu’il est, non pas en vertu d’un
enchalnement infaillible de causes et d’effets, mais de maniere contingente. Il aurait pu ne
pas étre, ou étre autre qu’il n’est. Il garde en lui-méme cette marque de cette non-nécessaire
[sic] »**2.

Les faits évolutifs s’abouchent avec des faits historiques. Cette consonance fait dire a
J.-M. Maldamé que « I’histoire de 1’évolution n’est ni continue ni harmonieuse : elle releve
d’une série de transformations telles que, au terme d’une histoire longue de prés de trois
milliards d’années sur la planéte Terre, on constate 1’apparition d’une richesse plus grande
de formes et de compétences des vivants pour réaliser d’une certaine maniere les propriétés

de la vie (naitre, croitre, assimiler, se reproduire, se mouvoir, évoluer) »234

. A proprement
parler, ajoute-il dans Science et foi en quéte d'unité, cette «vive conscience de la
contingence et de la fragilit¢ de 1’existence invite 1’esprit a reconnaitre que 1’histoire de
I’univers est une série d’échecs surmontés et de défis assumés »*>°. L’auteur étend cette
réflexion a 1’étre humain.

Est-ce une extrapolation indue ? Y a-t-il des arguments solides qui valident une
pareille affirmation ? La réponse de J.-M. Maldamé s’énonce a peu prés en ceS termes :
apparaissant a un moment donné du temps, et étant lié a des conditions physiques précises,
I’évolution de I’homme reste radicalement marquée du signe de «la contingence, non

seulement parce que 1’avenir n’est pas déterminé de maniére absolue, mais parce que le fruit

232 J.-M. MALDAME, Création et providence, p. 147.

28 |p, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 93.
2% |p, «L’évolution et la question de Dieu », p. 544,

2 |p, Science et foi en quéte d’unité, p. 154.

89



actuel reste une réalisation parmi d’autres possibles, comme une étape dans un devenir »23,

Cette position vaut méme du point de vue théologique?*”. Nous en reparlerons.

Constitutive de la réalité, la contingence est, a tous égards, un possible disponible non
référé a I’orthogenése. Pour pertinente qu’elle soit, cette interprétation du vivant axée sur le
caractéere aléatoire des phénomenes biologiques ou des événements et la contingence comme
caractérisation fondamentale du vivant répond-t-elle de maniere ultime a la question
« pourquoi ce vivant et non tel autre vivant» ? En fait, sans qu’il ne soit nécessaire
d’exclure le caractére aléatoire ou contingent des phénoménes ou des étres décrits par la
théorie de 1’évolution, le chrétien ou théologien peut-il se garder de parler de la création des
lors que cette dernic¢re désigne la production totale de 1’étre, « le don du tout de 1’étre a tous
les &tres »**®, 1’acte par lequel Dieu donne & chaque créature d’étre et d’agir selon sa
consistance propre, selon ses possibilités toujours nouvelles ? Certes, la question déborde le
domaine de la science. Le scientifique ne saurait I’ignorer. Elle ne saurait s’enfermer sur
champ d’investigation. Au contraire, elle doit préter attention ce que disent la philosophie et
la théologie sur I’humanité.

Notons, par ailleurs, que ces réflexions que nous venons de développer induisent des
questions relatives aux notions de 1’ordre et de la finalité dans la nature. Faut-il les rejeter,
voire les éviter ou les éluder ? La propension a la réalisation de I’optimum n’est-elle pas une
loi fondamentale de la vie ? Avant d’aborder ces questions, il importe de prolonger 1’analyse

de la conceptualisation de hasard aupreés de J. Arnould.

3.1.2. Penser le hasard d’apres J. Arnould

J. Arnould fait du décryptage de la notion de hasard et ses résonances I’une de ses
grandes préoccupations. Il en fait un des terrains privilégiés du dialogue entre le théologien
(le croyant) et le biologiste de 1’évolution. Le hasard comprend en son sein trois autres

notions que J. Arnould tient pour «essentielles au sein du paradigme darwinien: la

2% J.-M. MALDAME, « Hasard ou Dessein de Dieu ? », p. 83.

237 Cette conceptualité, précise J.-M. Maldamé, « permet de dire que d’elles-mémes les réactions bio-chimiques
marquées du sceau de 1’aléatoire invitent a reconnaitre que Dieu a agi pour lever I’incertitude et donner une
orientation. Ainsi il apparait que I’action de Dieu est la clef de 1’évolution et la raison de son succés » (J.-M.
MALDAME, «Dieu et la théorie de I’évolution (IIT) ». Points de repere, www.pasaj.ch/spip?article26,
19/05/2009, p. 2 sur 4.

28 |p, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 145.

90


http://www.pasaj.ch/spip?article

contingence, la sélection et la finalité »**°. Elles sont déterminantes dans la compréhension
de la realité vivante. Le traitement de cette thématique appelle quelques remarques

préliminaires qui aideront & mieux préciser sa compréhension.

i. Des remarques préliminaires

Partant de son étymologie ou le mot hasard signifie littéralement le jeu de dés, J.
Arnould identifie deux préalables méthodologiques qu’il présente comme le ressort de la

compréhension globale de cette notion :

« Tout d’abord, le hasard n’existe pas en soi mais seulement en relation avec une
structure, un systéme ou un processus ; ensuite, le hasard nécessite que soit
discernable une signification ou encore une détermination. Ainsi le dé est-il un

cube dont chacune des faces recoit un signe qui la différencie des cing autres »*%.

Deux observations importantes en découlent. Tout d’abord, il y a le refus d’une
interprétation trop restrictive consistant a établir un lien étroit entre le hasard et le monisme
matérialiste. Ce, d’autant plus que le hasard absolu, « le hasard pur, le seul hasard, liberté
absolue mais aveugle » considéré par J. Monod comme « la racine méme du prodigieux
édifice de 1’évolution » n’est pas, & proprement parler, une cause. N’existe que des « hasards
relatifs », référés a un contexte précis, donné**!. Le hasard n’est pas une entité souveraine et
s’il existe une nécessité naturelle, elle ne serait pas absolue puisqu’un possible est toujours
ouvert. Ensuite, on sort d’une acception trop naive, confuse et paradoxale ou le mot hasard
est souvent compris ou plus ou moins vaguement entendu comme « quelque chose qu’on ne
peut déduire d’aucune donnée antérieure, et qu’on ne peut enregistrer dans un processus que

comme une exception »%*2

. Ou encore, comme 1’essence méme des phénomenes, au niveau
de I’infiniment petit. En effet, loin d’étre un démiurge, ou de s’entendre comme une cause
supréme, le hasard, défini depuis Aristote comme «une rencontre de séries causales

indépendantes », « ne peut faire que ce qui était déja en puissance dans la nature »***. Dans

%9 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 39.

0 |p, Les moustaches du diable, Paris, Cerf, p. 133.

241 Cf. M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 460-461.

#2 A GANOCZY, Dieu, I’'Homme et la Nature. Théologie, mystique et sciences de la nature, Paris, Cerf, 1995,
. 265.

3 M. DELsoL, Darwin, le hasard et Dieu, p. 99.

91



I’exemple de jeu de la roulette déja cité ou il y a 36 numéros, ce scientifique frangais met en
évidence une argumentation qui mérite I’attention qu’elle a regue. Evidemment, I’arrét de la
boule sur tel numéro plutdt que tel autre peut étre di a une série de causes indéependantes
outre I’impulsion initiale : le poids de la boule, les conditions atmosphériques, la
température, ainsi de suite. Il illustre son propos en citant le cas de I’apparition de I’ceil chez
les étres vivants. En effet, « si dans 1’évolution est apparu, grace au hasard des mutations, un
ceil chez les étres vivants, cela veut dire que les mutations qui ont construit les étres vivants
avaient la possibilité, dans certains cas, de faire apparaitre un ceil »***. En somme, le hasard
ne part pas de rien. Il n’est pas un magicien qui fait sortir les ceufs d’un foulard. Le hasard
ne fait que ce qui est possible de faire. Justement, en parlant de la thématique du possible et
de la possibilité, nous avons vu qu’aucun événement ne peut étre congu isolément des
autres.

On le voit, ces propos décretent la mort du dieu hasard tel qu’il est vu par le
matérialisme pur et dur et, d’emblée, lave ce concept du soupgon qui pese sur lui, celui qui
revient a un parti pris pour 1’ignorance de la cause ou de I’imperfection provisoire de notre

compréhension du réel. Aussi J. Arnould peut-il s’ interroger, non sans une pique d’ironie :

« Si nous sommes incapables de savoir ce qui s’est réellement passé, devons-nous
seulement y voir la conséquence des limites, momentanées ou définitives, de nos
connaissances ou bien devons-nous en déduire que des tels événements sont le

résultat de la combinaison ou la rencontre des phénomeénes qui appartiennent a des

séries indépendantes, autrement dit du hasard ? »**°.

Il demeure que sans étre I’essence méme des phénomenes, le hasard n’en est qu’une
caractéristique. Ces mises au point débouchent sur la formulation d’un autre principe
hermeéneutique : la mise en avant du caractere a posteriori du hasard. L’épure de cet énoncé
est ’idée que le hasard n’est jamais posé a priori ; il ne peut étre reconnu qu’une fois que le
processus est accompli dans sa totalité, qu’il s’agisse de lancer un dé ou, pour un étre vivant,
de parvenir jusqu’au stade de reproduction246. Qu’est-ce que le hasard tant qu’il n’est pas
réalisé ? Cette précision s’avere incontournable dans la saisie du vivant.

Prenant la mesure de ce nouveau son de cloche, I’auteur stigmatise ce qu’il nomme

[’anthropocentrisme temporel, cette prétention de ’homme a se croire le centre de 1’histoire

24 J.-M. DELSOL, « Le hasard dans la nature et son "sel” épistémologique », p. 434.
2 3. ARNOULD, Requiem pour Darwin, Paris, Salvator, 2009, p. 96.
% Ip, Dieu, le singe et le « big bang », p. 119.

92



et de la ligne de temps®’. La vérité, c’est que devant la longue histoire de la vie, nous
sommes comme des téléspectateurs qui regardent un événement en différé. 1l en est ainsi car,
dés que I’on s’enfonce dans la nuit de la préhistoire, il n’y a plus aucun témoin qui nous
raconte des evénements. Comment peut-il en étre autrement si, comme le rappelle I’exégéte
jésuite et I’auteur de L ’inconnue du commencement, Pierre Gibert, 1’on sait qu’« il n’a pu 'y
avoir de témoin humain aux premieres minutes de I’univers comme aux premieres vibrations
qui ont précédé le big-bang »**® ? Et, dans ce prolongement, J. Arnould de faire sienne cette

observation de Pierre Teilhard de Chardin :

« Quand j’essayerai de me figurer le Monde avant les origines de la vie, ou la Vie
au Paléozoique, je n’oublierai pas qu’il y aurait contradiction cosmique & imaginer
un Homme spectateur de ces phases antérieures a I’apparition de toute Pensée sur
Terre. Je ne prétendrai donc pas les décrire comme elles ont été réellement, mais
comme nous devons nous les représenter afin que le Monde soit vrai en ce moment
pour nous : le passé, non en soi, mais tel qu’il apparait & un observateur placé sur le

sommet avancé oul nous a placés I’Evolution »**.

Il faut ici poser une question. Ce monde devait-il étre tel qu’il nous apparait ? C’est ici
que notre théologien est amené a mettre le curseur sur une des caractéristiques

fondamentales de la réalité vivante. Nous voulons parler de la contingence.

ii. La contingence comme [’identité fonciere du vivant

A la suite du philosophe de la biologie Jean Gayon, et comme nous I’avons déja noté
avec J.-M. Maldamé, J. Arnould reconnait trois foyers de sens au terme « hasard » : la
chance (le fortuit), I’aléatoire et le contingentzso. Il accorde plus d’intérét aux deux dernicres
occurrences. Au travers de cette thématisation, I’auteur déjoue le piége qui nous a habitués a
croire que tout ce qui est devait nécessairement étre. Il s’arc-boute sur la biologie pour

¢tayer son argumentation. Aujourd’hui, observe-t-il, «la biologie fourmille d’exemples,

47 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », ID, La théologie aprés Darwin, p. 89 ; ID, Dieu, le singe et le
« big bang », P. 36.

8 P GIBERT, « Création, histoire et salut. Le rapport des origines de 1'univers dans la Bible aux origines de
I’histoire d’Israél », in Création et salut, p. 88.

9 p_TEILHARD DE CHARDIN cité dans J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 47.

%0 3. ARNOULD, Les moustaches du diable, p. 130.

93



vivants ou fossiles, qui laissent entrevoir, directement (lorsqu’il s’agit, par exemple, des
genres ayant totalement disparu sous I’effet d’une extinction massive) ou indirectement (au
travers des formes a peine esquissées), que la réalité aurait pu étre sensiblement, voire
radicalement différente de celle que nous connaissons aujourd’hui. L’histoire de la nature
révélée par les fossiles n’est pas celle du régne d’un déterminisme strict »>L,

Le constat tombe a point nommé. Et J. Arnould de préciser : « L’étre vivant ou I’'un de

252 Ainsi le vivant

ses organes qui nait ou grandit, aurait pu ne pas étre ou étre différent »
apparait-il comme fondamentalement marqué par la contingence — une contingence qui n’est
reconnue qu’aprés coup. En contrepartie, le caracteére logique et rationnel du monde ne se
saisit qu’a posteriori, « rétrospectivement et, surtout, d’'une maniére qui demeure susceptible
aux modifications »*%. Pour ’auteur de La théologie aprés Darwin, rien n’est fixé par
avance et de maniére définitive. Des sens probables concurrencent d’autres sens possibles.
Penser la réalit¢ en termes de contingence, c’est dire qu’elle s’inscrit dans le
déploiement d’une virtualité, dans I’émergence d’une singularit¢ en voie de constitution.
Pour J. Arnould qui cite le philosophe jésuite Pierre-Jean Labarriére, appréhender le devenir
humain dans cette perspective, c’est considérer autrement la contingence comme « le seul
lieu ou I’homme puisse exister comme homme, d’une existence qui soit réalisation de soi,
passive et active, créée et créante, prise en charge du fait et tension vers le sens »**.
L’intérét de cette réflexion se révele dans la présentation de 1’expérience de la contingence
comme le lieu d’ancrage et d’émergence de la question du fondement de I’existence de tous
les étres, la terre-mére de la triple question classique, question tout aussi existentielle que
celle de la fin: «qui suis-je ? », «d’ou je viens? », «ou vais-je ? ». Evidemment, son
application en théologie a ceci de particulier qu’elle disqualifie un type de langage qui
enferme le Créateur dans des catégories mécaniques et métaphysiques d’horloger ou de
premier moteur. En un sens, il y a dans ce propos comme une invitation adressée au croyant
« a quitter le monde clos dans lequel une certaine compréhension de la tradition 1’a souvent
maintenu. Rien n’autorise a dire que la réalité, tant cosmique que biologique ou
psychologique, ait atteint une quelconque limite dans son émergence ; rien n’oblige non plus

a tout considérer dans la perspective d’un progres... ou d’une chute. L’histoire se meut dans

1 J. ARNOULD, « Face 4 la biologie, Dieu et I’homme gardent leur chance... », p. 91.
%2 |p, Les moustaches du diable, p. 134.
3 |p, La théologie aprés Darwin, p. 49.
4 p ). LABARRIERE, cité dans J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 122.

94



un espace des possibles qui nous contraint & accepter ce qui est créé ici et maintenant »>°. A
la racine, il y a chez I’auteur la volonté de reconnaitre la dimension historique de la réalité.
Nous découvrons encore en lui ce souci légitime d’affranchir la théologie catholique du
registre créationniste fixiste qui croit que le monde a toujours été tel qu’il se présente a nous
aujourd’hui, que les especes ont été créées d’un seul coup et s’il y a de nouvelles espéces
celles-ci ont tout simplement été prévues et déterminées dés le commencement.

Le sens donné au mot créationnisme, ici, ne s’applique pas a tous ceux qui confessent
un Dieu créateur, un Dieu a 1’origine de tout ce qui constitue notre réalité, de I’'univers infini
a I’humanité. Il désigne ceux qui, au nom de leur religion ou croyance, cherchent a
sauvegarder la lettre du texte biblique (ou d’un autre texte considéré comme inspiré : le cas
du Coran pour les musulmans) en récusant les résultats scientifiques, notamment les idées
évolutionnistes héritées de Darwin, a la théorie de 1’évolution. Pour eux, seule la Bible peut
dire quelque chose de vrai et de sensé sur I’origine de 1’univers. Il faut lire les choses telles
qu’elles sont racontées dans la Bible. Réellement, le monde a été créé en six jours de 24
heures chacun. Chez d’autres, les jours représentent des millénaires ou des éres géologiques,
une maniere d’accorder le discours religieux avec le discours scientifique. Les créationnistes
se distinguent aussi par leur fondamentalisme, terme qui rappelle une série des volumes
publiés par un groupe de pasteurs protestants nord-américains a partir de 1920: The
Fundamentals, et prénent le retour aux sources, aux fondements de la religion, au message
biblique dans sa littéralité®>®.

A contrario, la Bible demande a étre regue dans I’intelligence qui s’efforce a
comprendre. C’est pour cette raison que J. Arnould fait appel a une autre maniere de lire la
réalité. Il veut que I’on prenne I’histoire au sérieux, qu’on la lise autrement, comme
s’effectuant grace a «un jeu des possibles » et que 1’on appréhende le vivant dans sa
contemporanéité. Cette perspective offre un autre avantage. Tout d’abord, elle permet de
surmonter tout conflit ouvert ou latent. Ensuite, elle pose les bases d’une réflexion qui
encourage le travail d’articulation entre la confession chrétienne en un Dieu Créateur de
I’homme et le discours sur ce dernier a partir de la thématique de la contingence telle qu’elle
est portée par la raison scientifique. Avec une pareille démarche, I’auteur de Dieu, le singe et

le « big bang » met en relief I’ineptie du créationnisme primaire et naif,

%5 J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 124.

%% Syr ce dossier, lire : J. ARNOULD, Les créationnistes ; 1D, Dieu versus Darwin. On pourra lire également son
intervention au Conseil de I’Europe du 16 mars 2007 : « Les créationnismes : un enjeu pour I’Europe des
cultures, des sciences et des religions ».

95



La reconnaissance du primat de I’histoire dans la lecture des phénomenes de la vie
n’induit-elle pas I’affirmation que la réalité aurait pu se dérouler autrement, une véritable
clef herméneutique du vivant ? Le sous-entendu n’est-il pas que le vivant n’est pas toujours

la et d’emblée ?

iii. Le hasard et la sélection naturelle dans la compréhension du vivant

Accorder intérét a la contingence, c’est dire que tout n’est pas 1a depuis toujours et
d’emblée. Aussi faut-il accepter d’entrer dans I’espace des possibles et dans le monde des
contraintes, penser le vivant sous cette modalité. La validit¢ d’un tel postulat mérite d’étre

questionnée. D’entrée, il convient de préter attention a cette mise en garde que fait ’auteur :

« Si le Dieu d’Einstein ne peut pas jouer aux dés, celui de Darwin n’est pas a
contrario un accro des casinos et des tables de jeu ! Le jeu qu’il pratique est celui

des possibles »*".

Que faut-il en déduire ? Pourquoi accorder du primat a I’expression jeu ou a celle
d’espace des possibles ? Est-ce parce que le Dieu einsteinien nous extasie devant I’harmonie
des lois de la nature dévoilant une intelligence supérieure alors que le Dieu darwinien nous
introduit dans un monde qui n’obéit pas a la stricte causalité des conditions initialement
déterminées, un monde ou, pour parler comme le scientifique allemand G. Haaf, «la
stabilisation sélective choisit les variantes qui ne se trouvent pas en contradiction avec les
conditions d’encadrement de chaque situation »*°? Dans La théologie aprés Darwin, J.
Arnould, au titre de biologiste, explore deux perspectives de réponse enchevétrées. Tout
d’abord, il fait voir que, pour un organe biologique, I’espace des possibles, «c’est la
rencontre des possibilités propres & chacune de ses caractéristiques »>>°. Ce propos reste trés
évocateur dans le décryptage du « pourquoi » de tel ou tel autre organe biologique, qui n’est

décelé qu’a posteriori. La méprise de cet aspect des choses conduit trés vite a penser que

7 J. ARNOULD, Requiem pour Darwin, p. 101.
28 5, HAAF, cité dans A. GANOCZY, Dieu, [’Homme et la Nature, p. 267.
%9 3. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 53.

96



tout trait biologique répond & une fonction, & un pourquoi adaptatif*®®. Ce qui, au demeurant,
réconforterait I’image d’un univers & la Pangloss®®.

Ensuite, faisant sien le propos central du livre du biologiste Frangois Jacob, Le jeu des
possibles, essai sur la diversité du vivant, publié aux éditions Fayard en 1981, J. Arnould
congoit I’évolution du vivant en termes d’espace des possibles. 1l s’explique en disant
qu’«un mélange de successions logiques et d’imprévus qui construisent le vivant, le
conduisent dans certaines régions de 1’espace des possibles en 1’écartant d’autres, par des
¢tapes le plus souvent imprévisibles et irréversibles. Le monde n’est pas le meilleur des
possibles, il est celui des contraintes sur un espace des possibles »*°2. Passer outre & cette
marge d’indétermination indissociable de la possibilit¢ méme de 1’évolution, c’est verser
dans une vision tordue de la réalité.

A ces deux axes ci-dessus identifiés, J. Arnould conjoint deux autres notions clés du
paradigme de 1’évolution, dont la mise en relation sous-tend le cadre théorique du vivant et
lui donne vigueur : la canalisation de la vie et la sélection naturelle. La canalisation, idée
introduite par ’embryologiste et généticien anglais Conrad Hal Waddington (1905-1975),
permet de lire «tout étre vivant comme un phénoméne ou une somme de phénomenes
biologiques dont les uns se rattachent a sa phylogenese au cours de laquelle la sélection a

\

model¢ le lot d’informations génétiques contenu dans cet individu, et les autres a son

263 Mais si

ontogenese, ¢’est-a-dire son développement proprement dit a partir d’un ceuf »
elle opére a partir des seules possibilités génétiques et qu’elle « s’effectue par le bien des
individus, pour le bien des espéces »**, la sélection naturelle se veut étre, aux cotés de la
notion de contingence, un élément explicatif capital du pourquoi ce vivant et non pas un

autre ? Néanmoins J. Arnould est conscient que son action ne se discerne qu’a posteriori.

%0 Dans De la nature des choses (De rerum natura), le poéte philosophe latin Lucréce (1% siécle av. J.-C) a
laissé un texte tres intéressant a ce sujet : « Les mains ne sont pas dociles servantes a nos cotés, pour que nous
en fassions usage dans les besoins de la vie. Toute explication de ce genre est a contresens et prend le contre-
pied de la vérité. Rien en effet ne s’est formé dans le corps pour notre usage ; mais ce qui s’est formé, on en
use. Aucune faculté de voir n’exista avant la constitution des yeux, aucune parole avant la création de la parole,
bien avant I’audition des sons » (texte cité par P. CLAVIER, Qu est-ce que le créationnisme ?, p. 39). Dans ce
sens, on ne peut pas dire que les yeux sont faits pour voir, mais qu’ils permettent de voir. L’ceil n’existe pas en
vue de voir. On voit parce qu’il se trouve qu’on a des yeux.

%! Dans Candide, qui est un conte philosophique et satirique de Voltaire, Pangloss joue le role de professeur
du jeune Candide. Représentant de la vision leibnizienne de 1’harmonie préétablie, il enseigne a son éléve que
« tout est pour le mieux dans le meilleur des mondes », « tous les événements sont enchainés dans le meilleur
des mondes ».

%2 3 ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 53.

%83 |pid, p. 53.

%4 Ipid, p. 67.

97



Tout reste soumis a des contraintes géneétiques, ontogénétiques, biochimiques et physico-
chimiques. Nous avons vu avec M. Delsol que I’explication de I’histoire de la vie se raméne
aux lois de la nature sous 1’action du hasard.

Le reconnaitre, n’est-ce pas finalement minorer les prétentions de la selection
naturelle, et méme de la science, dans I’explication du pourquoi de la vie ? La question ainsi
posée fait entrer dans une sorte de carrefour qui, il faut I’avouer, conduit a 1’éloge du jeu de
langage divers dont le langage biologique ou scientifique n’en est qu’un parmi tant d’autres.
Sans doute le pourquoi du vivant débouche-t-il sur un monde ouvert, au-dela de la portée
des seules représentations physico-chimiques. Comme on peut le noter, pareille
considération sollicite, dans un jeu d’inclusion réciproque, deux préalables juxtaposés. Le
premier invite a prendre acte des insuffisances de la sélection naturelle dans 1’explication de
la vie. Le premier chapitre de ce travail a mis en évidence les désaccords flagrants entre les
spécialistes autour du role assigné a la sélection naturelle dans la genése des especes.
Chaque école ou courant de pensée tente de se positionner, de mettre en relief des facteurs
qui entrent en jeu dans I’évolution du vivant.

Entre maints exemples, citons Marc Groenen, spécialiste en paléolithique, qui n’hésite
pas a reconsidérer la compétence de la science sur certaines questions. Se prononcant sur la
difficulté de mettre un curseur sur I’humain dans le temps et dans 1’espace, ce scientifique
belge n’hésite pas a soutenir dans son interview parue dans Philosophie Magazine de
décembre 2009/janvier 2010 que cette « question ne peut pas étre résolue uniquement par les
paléoanthropologues et les historiens ; ’aide du philosophe est ici nécessaire »°°°, sans bien
sar, exclure celle du théologien. Ne serait-ce pas la une facon de dire que la science reste au
seuil des questions décisives de la vie ? Nous pouvons évoquer Dominique Lambert qui, tout
en dénoncant des absolutisations, invite au respect des « contraintes épistémologiques » qui
délimitent le domaine de validité de chaque savoir. Nous en convenons et disons avec lui
qu’il «y a, en science une sorte de tension herméneutique provoquée par une recherche de
signification qui demeure insatisfaisante. La résolution de cette tension pourrait étre réalisée
par (...) une herméneutique de la nature »?°® ou, mieux, par la métaphysique qui a le mérite
de se situer en amont et en aval de la question du sens, de la signification des résultats
scientifiques. Au surplus, cette médiation herméneutique tend la main a la théologie qui

révele ’excés de sens par-dela les contingences locales et temporelles, c¢’est-a-dire un

%% M. GROENEN, « I’en appelle a un réexamen de notre humanité », propos recueillis par M. LEGROS, in
Philosophie Magazine, n° 35 (décembre 2009/janvier 2010), p. 48.
%8 D LAMBERT, Sciences et théologie. Les figures d 'un dialogue, Bruxelles, Lessius, 1999, p. 116.

98



univers traversé par un dessein, un projet en termes d’¢lection. Mais la question la plus
percutante est de savoir si ce projet est défini d’avance ou, au contraire, s’il fait partie des
potentialités de 1’univers qui reste par ailleurs relativement autonome. La réponse de Jean
Ladriére est, ici, éclairante : c’est a la métaphysique de la création et a la théologie que
reviennent la charge de répondre & ce genre de questions®’. Faudrait-il que chaque savoir se
cramponne dans la sphere de sa compétence, dans une forme de pacte de non-agression ?

Lorsque J. Arnould refuse de tracer une frontiére franche consistant a réserver a la
science la région empirique (de quoi I’univers est-il composé ? Pourquoi fonctionne-t-il de
telle maniere ?) et a la théologie (la philosophie) des questions sur le sens ultime et la valeur
morale, il a raison s’il s’agit de faire barrage aux tentatives d’absolutisation et de
dogmatisme d’ou qu’elles viennent. En effet, face a la position du NOMA (Non-overloping
of Magisteria : le non-empiétement des Magisteres ou la non-ingérence du scientifique en
théologie et réciproqguement) d’un S.-J. Gould, J. Arnould s’applique a une démarche
méthodique respectueuse de ’originalité de chaque savoir et de celle de ’autre ; « un mode
d’articulation qui, dans un espace commun de dialogue, maintienne une distance suffisante
pour permettre la circulation de la parole »**, pour le dire avec les mots de F. Euvé.

Venons-en au deuxieme préalable. Corrélativement au premier, ce dernier en appelle a
la prise en compte de la thématique d’aléatoire et de contingence ou 1’essentiel pivote autour
de I’idée que, le vivant présumé tel, aurait pu ne pas apparaitre, mais s’il est 1a, il reste
comme pouvant ne pas étre ou pouvant étre autrement, bien qu’il soit I’aboutissement des
causes et ’enchainement des conditions préalables.

Ces remarques suscitent une question significative : que devient le probleme du sens
dans une perspective ou 1’idée de la contingence ou de la sélection naturelle occupe une
position centrale ? La revendication de ce bindme exclut-elle radicalement 1’existence d’un

sens, d’une organisation au sein de la réalité vivante ?

%7 Cf. J. LADRIERE, « La finalité. Exposé introductif », p. 37.
%8 £ EUVE, Penser la création comme jeu, p. 71.

99



3.2. La postulation du sens dans la nature : entre le hasard et la finalité

La question du sens dans la nature fait I’objet d’apres discussions que nous ne saurions
reproduire ici. Il suffit de lire La querelle du déterminisme pour en mesurer le coté
passionné®®®. Sans nier I’existence d’une certaine finalité, G. Martelet, J.-M. Maldamé et J.
Arnould s’en prennent plutét a I’interprétation forte de ce que 1’on nomme le principe

cosmologique anthropique.

3.2.1. La finalité dans la nature

Existe-t-il un plan d’ensemble dans la nature ou simplement un immense jeu d’essais
et d’erreurs qui évoque un jeu de hasard ?

La question de la finalité induit celle de I’existence des lois dans la nature. Or qui dit
loi dit «un lien obligatoire et constant entre deux phénomeénes : la reconnaissance d’une
liaison »*"°, écrivent justement M. Delsol et ses collaborateurs. Il y a des lois dans la nature.
Ces lois, explicite encore M. Delsol dans un autre texte, sont liées a la matiére ou le réel
sensible et permettent d’expliquer toute la marche du monde®*. Cela veut dire que ce qui
arrive s’inscrit dans les lois qui existent dans la nature. Mais cela donne-t-il & penser que la
réalité, dans son ensemble, était emprisonnée dans une trajectoire préétablie dont elle ne
peut s’écarter ?

D’aprés les mots de J.-M. Maldamé, « la nature nomme la force qui pousse les étres a
se développer et a réaliser au mieux leurs aptitudes (...). [Elle] dit la puissance et le
dynamisme qui assurent la permanence et la fécondité des étres vivants »°’2. Ce propos
exclut de la nature toute forme de nécessité absolue, ce qui serait déterminé infailliblement
par avance. Il en va ainsi puisque, note judicieusement J.-M. Maldamé, le terme de la nature
dialectise et réconcilie aisément « deux termes qui semblaient s’exclure : 1’aléatoire et la

finalité dans la redécouverte du caractére historique et donc contingent de tous les étres »2".

%9 | a querelle du déterminisme, Paris, Gallimard, 1990 ; lire aussi J. GUITTON, G. BOGDANOV, |. BOGDANOV,
Dieu et la science. Vers le matérialisme, Paris, Grasset & Fasquelle, 1991 ; J. LADRIERE, « La finalité. Exposé
introductif », p. 11-37.
1% M. DELsoL et alii, « Le hasard et la sélection expliquent-ils I’évolution ? », p. 19.
2™ M. DELSOL, « Le hasard dans la nature et son "sel” épistémologique », p. 437.
272 J.-M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 92.
2”3 Ibid, p. 94.
100



Certes, ’'univers ne se comprend que dans une genese ou, a chaque moment, il y a des
bifurcations aléatoires, la nature des événements étant telle qu’on ne pouvait les prévoir et si
besoin était de retracer ce chemin, on ne le ferait que de maniere a posteriori. Tout ce qui fut
aurait pu étre autrement. Mais peut-on vraiment conclure a 1’absence totale de toute trace de
finalité, c’est-a-dire a I’absence du sens dans le processus ?

Aprés avoir passe en revue les positions des scientifiques et philosophes tels que S.-J.
Gould, C. Bernard, J. Monod et P.-H. Gouyon, J. Arnould propose une réponse mesurée
devant cette question. Autant il congoit le hasard en tant qu’il enveloppe les notions de
contingence et d’aléatoire comme 1’'une des dominantes structurelles du vivant, autant il
¢carte la postulation de I’absence d’un projet, aussi discret soit-il. Face a I’idée d’une finalité
souvent liée a un finalisme métaphysique, a ’adaptationnisme, a 1’idée d’une histoire
planifiée et déterminée trés présente dans la tradition chrétienne, J. Arnould souscrit a une
finalité qui viendrait de I’intérieur et s’ouvrirait a la contingence. Ce que Jacques Monod
nomme la téléonomie, Jean-Louis Parrot 1’appelle la finalité sans finalisme’™, Rémy

275

Lestienne la qualifie d’apparence de projet et Albert Jacquard parle d’élan

complexificateur®’®. J. Arnould écrit trés clairement :

«Que I’on parle de téléonomie, plutot que de téléologie, ne change rien : une
forme de finalisme doit étre introduite dés lors que ['on rompt avec le
déterminisme théiste ou aveugle. Ce finalisme n’appelle aucune transcendance, il
est seulement le produit des activités, des processus suscités et entretenus par les

informations génétiques, rien de plus »*”".

Mais cette option élimine-telle vraiment la question métaphysique que se pose
I’homme ? Thierry Magnin, spécialiste de la mécanique quantique, théologien et professeur

a I’Université catholique de Lyon, invite a distinguer « deux types de finalité : 1’une au

274 J-P. PARROT, cité dans J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 81-82.

28 R. LESTIENNE, Les fils du temps, p. 179.

278 Au premier regard, cette expression nous renvoie & ’élan vital du philosophe frangais Henri Bergson. Ce
n’est pourtant pas le cas. Chez A. Jacquard, le terme complexité qualifie une structure constituée d’une
multitude d’éléments appartenant a de nombreuses catégories, ayant chacune de nombreuses caractéristiques et
entretenant entre eux diverses interactions non linéaires et de nombreux échanges avec I’environnement. L’¢lan
complexificateur n’a rien en commun avec 1’élan vital bergsonien. 1l ne se surajoute pas non plus aux forces
élémentaires ; il en est la résultante. De ’effet, presque fortuit, des interactions entre les diverses combinaisons
ou assemblages d’atomes, un événement irréversible et irréductible s’est mis en marche : 1’autoreproduction.
Ainsi, pour les objets dotés de I’ADN, une bifurcation s’est réalisée et le processus vers la complexité est
devenu irréversible et a sens unique (cf. A. JACQUARD, Voici le temps du monde fini, Paris, Seuil, 1991).

277 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 80.

101



niveau de la science ; I’autre au niveau de la transcendance, hors du champ de la science.
Faute de distinction des deux plans, remarque-t-il, beaucoup ont cru devoir nier toute

finalité »*’®. Il explicite ainsi son propos :

« Au niveau scientifique, parler de finalité n’est pas autre chose que de dire par exemple
qu’une cellule a comme fonction la production d’une autre cellule. Pour cela, il faut que
soit réuni un ensemble de conditions, complexes le plus souvent. C’est aux biologistes
de préciser ces conditions. Ainsi, ces derniers reconnaissent implicitement une finalité

L . . o : . 279
inscrite dans 1’organisation du vivant et indispensable pour que le vivant vive »

C’est ce que Dominique Lambert, chercheur et professeur aux Facultés universitaires
Notre-Dame de la Paix de Namur, appelle la finalit¢ minimaliste, qui se dit en termes de
cohérence®®. Cette occurrence est rendue au travers des concepts analogiques tels que le
programme, [’information. Cette derniére notamment, lorsqu’elle est appliquée aux étres
vivants, « se référe habituellement a ’encodage et a la transmission de messages dans les

lettres du code génétique »*

. A juste titre, G. Martelet la considere comme la clé, le lieu
d’explication de I’organisation de I’étre vivant.

A bon droit, G. Martelet écrit que « comme un systéme vivant s’auto-énergétise, il
s’informe aussi lui-méme et, par cette auto-information, il s’autoprogramme. Il n’est donc
programmé qu’en étant au départ, pour lui-méme, son propre programmeur »**?, Si,
contrairement a J. Arnould et J.-M. Maldamé, le théologien jésuite garde ses distances vis-a-
vis de la notion de hasard, cependant, comme eux, il écarte du vivant 1’idée d’un projet
généralisé défini d’avance. Si le vivant en avait un, celui-Ci lui serait tout simplement
immanent, di a l’information qui, en fait, « commande le pouvoir et le savoir-faire
biologiques, sans lesquels un organisme ne peut pas exister. En tout vivant, cette
information est immanente et innée »**. L’information articule des aspects apparemment
contradictoires : la permanence (la téléomorphie), le changement et la capacité de se

transmettre de génération en génération avec la plus grande fidélité possible en méme temps

"8 T MAGNIN, Devenir soi a la lumiére de la science et de la Bible, Paris, Presses de la Renaissance, 2004, p.
131. C’est aussi le point de vue de J.-M. Maldamé dans son article « Adam était-il un homo sapiens ? », in
www.Domuni.org Université Dominicaine, 2008, p. 21.
% |bid, 2004, p. 132.
20 Cf. D. LAMBERT, Science et théologie, p. 109.
%1 Cf. J. HAUGHT, « Théologie, information et cosmologie : spécificité humaine aprés Darwin », p. 56.
%82 G, MARTELET, Evolution et création, p. 64-65.
8 |p, «Information du monde et résurrection du Christ », in C. THEOBALD (dir.), Mélanges offerts & Joseph
Moingt, Paris, Cerf, 1993, p. 1053.

102



qu’avec le risque, toujours présent, de subir des mutations®®*. Ces mutations et cette fidélité
inattendues font apparaitre 1’inoui ou il est moins question du progres que d’une irréversible
et irréductible nouveauté en termes de 1’actuation d’une possibilité déja présente mais
inespérée. Le concept de complexité®®® qualifie ce nouveau seuil.

Mais, comme 1’écrit encore Thierry Magnin, « en prenant conscience que les lois de
I’univers que le scientifique découvre et formalise ont précédé 1’avénement de I’homme, on
ne peut s’empécher de poser la question du lien, de D’interaction entre 1’esprit (...).
L’homme est largement précédé par une fabuleuse histoire de 15 milliards d’années qui s’est
faite sans lui »*° ; « L’esprit humain ne peut manquer de s’interroger : d’ou vient cette
intelligibilité de 1'univers au coeur duquel ’homme, fruit le plus avancé de la vie, interroge
I’origine méme de la vie ? Pourquoi I’homme intelligent, doué¢ d’une conscience réflexive
qui lui permet de prendre une distance intellectuelle par rapport a I’univers au sein duquel il
est immerge, se découvre-t-il précédé par une intelligibilité de I'univers ? Au-dela de ce
débat, il est une question fondamentale qui s’est posée depuis des millénaires : y a-t-il une
intelligence non humaine qui aurait précéd¢ ’homme dans I’histoire du cosmos, qui aurait
laissé une trace visible dans I'univers ? »*".

C’est la-dessus qu’il convient de parler du deuxiéme niveau de finalité : le niveau
philosophique ou méta-empirique, compris sur le modele de but, d’intention; il se dit,
comme le précise D. Lambert, « en un sens qui n’est pas celui de I’intention envisagée

anthropomorphiquement »%%

, mais au sens d’une orientation vers 1’achévement de quelque
valeur. Car, écrit John Haught dans un article ou il propose quelques qui mettent en évidence
la notion de finalité, le « but signifie "la réalisation d’une valeur” »**, de quelque chose de

supérieur ou d’important. Pour nous faire comprendre cette deuxiéme acception de finalité,

%84 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 40-41.

%5 Comme nous le disions dans la note 276 (cf. Supra, p. 101), la complexité dit qu’a chaque étape les
structures déja mises en place orientent les arrangements nouveaux et qu’une histoire s’écrit, irréversible, non
fixée d’avance. Mais cette histoire est spéciale : elle est non réitérable a I’identique a I’échelle du temps.

286 T MAGNIN, Devenir soi a la lumiére de la science et de la Bible, p. 133.

%87 C. MONTENAT, L. PLATEAU et P. RouX, cités dans T. MAGNIN, Devenir soi & la lumiére de la science et de
la Bible, p. 133.

%8 D. LAMBERT, Science et théologie, p. 109.

%89 John Haught propose quatre considérations qui, selon lui, défient le réductionnisme de I’horizontalisme et
de I’atomisme régnant. Ce sont : 1) [’idée d’un univers hiérarchique portée par I’information qui souligne la
discontinuité logique et ontologique dans la nature ; 2) I’univers est porteur de vie (I’esprit a, d’'une maniére ou
d’une autre, été tissé dans la structuration de I’univers depuis son commencement) ; 3) il y a une orientation
vers ’achévement de quelque valeur : la conscience ; 4) le principe cosmologique esthétique ou 1’aspiration
cosmique vers I’intensification de la beauté ( cf. J. HAUGHT, « La science et la quéte de la finalité cosmique »,
in Revue théologie de Louvain, n° 40 (2009).

103



J.-M. Maldam¢ fait appel a une imagée tirée du monde artistique, de I’architecture. Que fait
I’architecte ? Nous savons que la réalisation d’un projet artistique n’est jamais arbitraire.
D’expérience, I’architecte réalise le batiment en commengant par un projet, un plan qui est
une vision d’ensemble, tournée vers une mise en ceuvre. Au cours de la réalisation, il tient
compte des données disponibles. Celles-ci offrent a la fois des possibilités et des contraintes.
Les limites dans lesquelles il travaille donnent certaines possibilités. Il est lié & la nature des
matériaux qu’il utilise : les possibilités de la pierre, du béton ou de la brique qui imposent
des limites et provoquent & faire apparaitre la beauté de telle ou de telle autre maniére®*.
Ainsi, « par analogie avec cette maniere de faire, la théologie parle de la création en ce sens :
la temporalité se déploie vers un but ... ce but est la raison d’étre de ce qui advient »***. Si,
philosophiquement et théologiquement, une telle approche est fondée, faut-il pour autant
postuler que, dés le début, I’'univers aurait inscrit la possibilité de 1’apparition de la vie dont
on doit dire qu’elle était prévue et voulue ? Ce qui suggérerait une poussée directrice,
déduisant que, dans son histoire, la matiére a été aiguillée dans une certaine direction ?

Pour creuser davantage 1’idée de la finalité dans la nature, certains auteurs font appel
au principe cosmologique anthropique. Il importe de voir comment G. Martelet, J.-M.

Maldamé et J. Arnould prennent position face a ce principe.

3.2.2. A propos du principe cosmologique anthropique

Le principe anthropique met en évidence un fait significatif dans le cosmos :
I’existence d’observateurs attentifs, conscients, intelligents, rationnels, capables de
comprendre 1’univers. Idée qui ne va pas sans rappeler ce qu’écrivait Blaise Pascal en son
temps quand il disait que « par 1’espace, I’univers me comprend et m’engloutit comme un
point, par la pensée, je le comprends » (Pensées, B 348, L 13). Or, pour les scientifiques,
I’'univers se révele étre structuré, soumis a des mensurations d’espace et de durée ; il laisse

292

transparaitre un caractere homogéne et isotrope depuis la singularité initiale lls en

20 Cf, J.-M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 147.

1 p, « Adam était-il un homo sapiens ? », p. 21.

22 pour plus de détails, nous vous renvoyons a J. DEMARET, « L’univers, la physique et I’homme », in
Création et salut, p. 61-66. On découvre, dans le fait qu’il est actuellement, la possibilité qui fut la sienne de
n’avoir pas été tel que nous le connaissons si 1’antimaticre, par exemple, I’avait au départ emporté d’un indice
sur la matiére.

104



déduisent que toute variation de l'une des constantes universelles aurait conduit a
I’impossibilité de la vie. Alors, faut-il conclure qu’un tel «réglage minutieux » tendait
nécessairement a I’avénement de I’esprit ? L’homme serait-il le but de 1’évolution ?

Les ébauches de réponses sont diverses et variées. Selon le physicien anglais John D.
Barrow et le mathématicien américain Franck J. Tipler, « I’univers doit étre adapté a
I’apparition d’observateurs : les lois et les constantes de la nature doivent donc étre telles

que la vie puisse exister & un certain moment »*%

. Dans I’ouvrage collectif avec les deux
freres Bogdanov, le philosophe francais Jean Guitton affirme clairement que « si I’univers
existe tel que nous le connaissons, c’est bien pour permettre a la vie et a la conscience de se
développer. Notre existence était, en quelque sorte, minutieusement programmée dés le
début, au Temps de Planck (...) : Punivers savait que I’homme viendrait & son heure »***,
L’apparition de ’homme est une suite logique et nécessaire de 1’évolution ; elle était déja
prévue, annoncée des le but. Ainsi I’homme serait-il le but de 1’évolution.

Cette lecture — qui aurait quelque parenté avec les idées de J.-B. Lamarck via P.
Teilhard de Chardin®® — est qualifiée de principe cosmologique anthropique fort. M.

2% Maisay

Lachiése-Rey y voit la « réintroduction de I’anthropocentrisme dans la science »
réfléchir de pres, cette interprétation ne parait-elle pas plutdt fascinante ? Deux raisons
semblent jouer a sa faveur. La premicre, c’est le fait que la notion de finalité ou de I’ordre
nous sollicite et reste si solidement enfouie « dans les esprits que nous aurions de la peine a

vivre sans elle »*’

. Naturellement, ’homme «veut que sa liberté réponde a un "pour
quoi” ? »**®®. La deuxiéme raison se loge dans sa proximité avec la vision téléologique
impliquée dans la théologie classique, qui voit la la présence d’un projet dans 1’'univers. On
comprend 1’intérét qu’elle suscite chez les tenants du [’Intelligent Design, le dessein

intelligent (ID)**. D’un point de vue théologique, la version forte du principe cosmologique

%3 J. D. BARROW et F. J. TIPLER, cités par J. DEMARET, « L univers, la physique et ’homme », p. 78.

2% 3. GUITTON, G. BOGDANOV et I. BOGDANOV, Dieu et la science, p. 87-88.

25Teilhard parlait d’ontogénése comme pour dire que I’évolution était orientée vers une réalisation optimale :
la vie humaine et avec elle la conscience humaine ou la pensée. Il voyait en I’homme la fléche de 1’évolution.
2% M. LACHIESE-REY, « Les origines », in RSR, n° 81, 4 (1993), p. 554.

7 R. LESTIENNE, Les fils du temps, p. 185.

2% A, GESCHE, Dieu pour penser, t. VII : Le sens, Paris, Cerf, 2003, p. 82.

% Que signifie cette expression ? En effet, née « d’abord dans Iesprit de Phillip Johnson, un docteur en droit
de formation », la théorie de I’Intelligent Design «enseigne que la complexité biologique n’est pas
exclusivement le résultat de mécanismes matériels, mais qu’elle a besoin d’une intelligence, laquelle n’est pas
réductible & ces mécanismes ». L’explication par les processus physico-chimiques est insuffisante. 1l faut un
autre ordre d’interprétation qui fasse appel a une intelligence capable d’englober 1’ensemble du cosmos.
L’énoncé des partisans de I’ID est simple : « Pour expliquer le vie, il est nécessaire de supposer 1’action d’une
intelligence qui n’a pas évolué (unevolved intelligence) ». Le terme anglo-américain design signifie I’esquisse,

105



anthropique permet de prendre en compte des questions de 1’eschatologie, ¢’est-a-dire de la
finalité, ou plutdt des fins derniéres.

Face a cette version, d’autres scientifiques en appellent a la version faible.
L’astrophysicien franco-québécois Hubert Reeves postule le principe de complexité, arguant
que 1’univers « posséde depuis les temps les plus reculés accessibles a notre exploration, les
propriétés requises pour amener la matiére a gravir les échelons de la complexité »*®. G.
Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould s’inscrivent dans cette perspective. G. Martelet, par
exemple, affirme vertement que « I’apparition de la vie sur la Terre semble bien résulter des

potentialités immanentes de la planéte »***. L’auteur de I’Evolution et création y insiste :

« Nous-mémes, nous sommes la parce que les formes qui nous ont précédées ont

acquis en pleine biosphére comme un droit d’arrivée et, bien plus, de séjour qui

nous permet maintenant d’exister »*%,

Au regard de ces propos, est-il encore correct de ranger G. Martelet parmi les disciples
de P. Teilhard de Chardin qui considerent I’avénement de 1’esprit et donc de I’homme
comme le but de la création ? Beaucoup d’indicateurs plutdt plaident dans le sens contraire.
En effet, dans son Teilhard de Chardin, prophéte d’'un Christ toujours plus grand, G.
Martelet se démarque de la conception teilhardienne de la conscience de soi comme « la
maille du Cosmos », ou, savoir I’homme, équivaut a savoir dans sa maille, le chiffre méme
de D’univers, son fond secret. Il est persuadé que le fait de «tenir pour évolutivement
inséparable de la nature dans sa totalit¢é n’équivaut pas a voir nécessairement en lui, la
« maille » originaire du Monde. Cela impliquerait que le galaxique, par exemple, n’aurait

303

d’identité que par analogie, lointaine et pourtant discernable, avec la conscience de soi »™ .

Dans Evolution et création, G. Martelet voit dans I’homme deux traits fondamentaux : il est

le dessin, le projet. Il dit le plan : la représentation ou le projet élaboré destiné a un but. Il dit aussi le
programme, au sens de ce que 1’on se propose de faire et comme le canevas que 1’on suit pour y arriver. Les
principaux représentants sont : Phillip Johnson, Michael Behe, William Dembski. Leur démarche se veut une
forme d’apologétique. Leur Dieu n’est pas forcément le Dieu des judéo-chrétiens, mais une Intelligence
universelle ; c’est le « Dieu bouche-trou. La création est comprise, dans la tradition de la philosophie
mécanique, comme la mise en marche des éléments de 1’Univers par Dieu qui ensuite leur aurait donné une
certaine quantité de mouvement (cf. J.-M. MALDAME, «Hasard ou dessein de Dieu? Eléments pour
comprendre ce qu’est I’Intelligent Design » ; ID, Création par évolution, p. 144-158 ; F. EUVE, Darwin et le
christianisme, p. 105-110)
%0 Cité dans C. THEOBALD et alii, L univers n’est pas sourd. Pour un nouveau rapport sciences et foi, Paris,
Bayard, 2006, p. 55.
%1 G, MARTELET, Evolution et création, p. 300.
%% Ibid, p. 300.
393 |p, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ, p. 164.

106



« ’incarnation de la contingence » et, a I’heure actuelle, il se révele comme le point
culminant et cosmiquement connu de 1’organicité. Sans doute la dimension contingente ne
supprime-elle en rien le fait que ’homme soit une réussite organiquement fantastique de
cette contingence.

La mise en avant de la thématique de I’aléatoire et de la contingence conduit
également J.-M. Maldamé et J. Arnould a souscrire a I’interprétation faible du principe
cosmique anthropique. Pour ne citer que lui, J.-M. Maldamé est persuadé que cette posture
renforce le terme cosmos et reconforte la these que « I’homme est profondément 1ié a tout ce

qui I’a précédé, solidaire de tout ’univers au sein du devenir cosmique »304

sans qu’il soit
I’aboutissement d’un enchainement nécessaire et logique.

L’axe de réflexions de G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould se rejoint sur un
point essentiel : si 'univers reste traversé par un appel au déploiement des causalités
immanentes en direction de la venue de ’homme et si ce dernier apparait comme celui qui
rend intelligible le cosmos auquel il appartient et dont il est solidaire, il faut préciser que sa
venue était possible, en puissance, mais non nécessaire. Le cosmos se donne a lire comme
un proces largement ouvert, avec une infinité de structures de capacité. C’est ce qui ressort
des acquis scientifiques contemporains. Les auteurs du Guide critique de [’évolution

I’expriment de belle maniére :

« Le principe méme de la sélection naturelle (des variations apparaissent au hasard
et elles sont sélectionnées au gré des variations, elles aussi contingentes, du milieu)

implique qu’il n’y a ni tendance, ni destinée dans 1’évolution, et donc que

1’évolution ne tend pas vers I’homme. Quoi qu’il en cofite & notre ego. .. »**.

Ce propos ne saurait faire cause commune avec 1’idée de I’homme comme le but de
I’évolution ou encore de la création. Le cosmos se présente beaucoup plus comme un
énorme défi lancé a ceux qui pensent que I'unique but du Créateur était la production de
I’espece humaine. Ces derniers sont sommeés de répondre a une question d’extréme acuité :
pourquoi donc le Créateur, afin de produire le monde aujourd’hui, devait-il créer et détruire
des créatures, et ce des millions de fois ? Et J. Arnould de préciser la question, comme pour
stigmatiser K. Rahner qui utilise le mot échafaudage dans son article sur « Le monogénisme

et la théologie » :

04 J.-M. MALDAME, Le Christ pour [ 'univers, p. 103.
% G, LECOINTRE (dit.), Guide critique de I'évolution, p. 30.

107



« Est-il encore possible de considérer les espéces qui nous ont précédés comme un

échafaudage ou encore comme un décor temporaire servant seulement a mettre en

. . i x 306
valeur le jeu de I"unique acteur : ’humanité ? ».

La notion de la création est capitale dans la théologie chrétienne. Fruit d’un amour gratuit, la
création est un acte souverain de Dieu. Mais on imagine mal que I’intention de Dieu aurait
été de choisir les espéces qui doivent disparaitre et celles qui doivent exister et, pire encore,
de les détruire dans I’unique but de préparer I’avénement de 1I’humanité.

Comme pour conclure cette section, remarquons que quelles que soient les positions,
version forte ou version faible du principe cosmologique anthropique, il y a en creux un
débat métaphysique important sur le sens de la vie et la place de I’homme dans 1’univers.
Mais dans tous les cas, le cosmos, ainsi que le soutient J. Arnould, s’inscrit dans 1’espace
des possibles et des contraintes. L’humain est solidaire de tout le mouvement de la

cosmogenése. Le dire, n’est-ce pas lui conférer le statut d’étre cosmique ?

3.3. Le statut de ’homme dans ’univers

Pour G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould qui se situent dans une perspective
évolutionniste, quelques évidences semblent mieux définir 1’étre humain. Le monde a une
histoire, histoire dans laquelle se situe 1’évolution de la matiere inerte puis du vivant, jusqu’a
I’homme notamment. Dans son processus évolutif, I’homme est un étre cosmique, il s’inscrit
parmi les animaux, il a émergé a partir des processus qui 1’ont précédé. Mais cette

émergence est qualitativement singuliére.

3.3.1. L’homme, un étre cosmique

Le point consacré au principe cosmologique anthropique nous a permis de cerner la
légende de I’homme comme « une partie de la legende de la vie, qui elle-méme s’insére dans

la 1égende de I’Univers »*’. Dans ce sens, le genre homo doit s’étudier, se raconter comme

%% 3. ARNOULD, Darwin, Teilhard de Chardin et Cie, p. 166.
%7 A, JACQUARD, La légende de la vie, p. 8.

108



d’autres phylums. Ainsi I’anthropogenése s’inscrit-elle dans le cadre plus large de la
biosphere et, au-dela, dans la cosmogénése.

Se ralliant a cette these, G. Martelet affirme constamment et sous diverses formes que
« I’apparition de la vie sur Terre semble bien résulter des potentialités immanentes a la

planéte »*%

. Au fil des pages de son Evolution et création, le théologien jésuite revient sur
I’assise planétaire de I’homme. « Nos corps, s’interroge-t-il, ne sont-ils pas, en effet, un bati
saisissant de milliards et de milliards d’éléments dont la petitesse atomique (...) nous vient
de cet infini qui reléve des cieux ? Nous sommes, a notre maniére, constellés d’¢léments
minéraux qui nous viennent de I’immense, dans notre "infimité” »°®°. Des scientifiques
comme M. Delsol, médecin et auteur de Darwin, le hasard et Dieu, s’inscrivent dans cette
ligne de pensée. Ce dernier précise que notre « vie biologique est un processus strictement
physico-chimique, elle s’est construite au début des temps sous 1’effet des lois mémes de la
matiére »**°, une physico-chimie trés complexe.

J.-M. Maldamé souscrit, au mot prés, a cette approche. Il qualifie I’homme d’étre
cosmique. Cette expression dit que, du point de vue biologique, le corps humain porte dans
sa profondeur présente toute I’histoire cosmique. Fort des acquis scientifiques actuels,
I’auteur avance deux arguments qui se tiennent I’un et ’autre. Le premier inclut 1’étre
humain dans le continuum du cosmos. Au centre, se déploie la thése que I’homme apparait
au terme de I’histoire cosmique et plus particulierement de 1’histoire de la vie sur terre. Cette
idée, développée aussi bien dans Le Christ et le cosmos que dans Le Christ pour I'univers*™,
J.-M. Maldamé ’explicite davantage dans son article « Adam était-il un homo sapiens ? ». Il

y écrit tres justement :

« Ce qui s’est passé voici quatre milliards d’années lorsque les molécules de la vie
se sont constituées, ce qui s’est passé voici trois milliards d’années dans les cellules
eucaryotes, ce qui s’est passé quand la vie a explosé dans la multitude des formes
vivantes lors de 1’explosion a la naissance du cambrien, il y a quelque 500 millions
d’années n’est pas chose du passé enseveli dans le néant, mais bien présent dans

’intime de 1’étre humain »**2,

%08 G. MARTELET, Evolution et création, p. 300.
%9 |pid, p. 174.
%19 M. DELsoL, Darwin, le hasard et Dieu, p. 22.
311 Cf. J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 103-104 ; ID, Le Christ pour ['univers, p. 107.
%12 |p, « Adam était-il un homo sapiens ? », p. 15.
109



Entre ’humain et le cosmos, il y a continuité. L’humain est la mémoire de toute
I’histoire de la vie, de la cosmogénése. On devine la conclusion a laquelle 1’auteur nous
conduit : I’humain « ne serait pas si une seule étape de la cosmogénese avait manqué ou
aurait été autre »***. 1l y a donc une profonde solidarité entre lui et le cosmos.

Venons-en au deuxieme argument. Celui-ci met en évidence la co-naturalité de
I’humain avec la terre. L’humain, autrement appelé le glébeux ou la chair de la terre, est le
résumé, le lieu récapitulateur de tous les éléments constitutifs du cosmos. Il condense en lui
« tous les éléments de ’univers entier, éléments matériels et formes ; il est le "microcosme”

314 Aussi

du grand cosmos (le "macrocosme”), parce qu’il résume et récapitule I'univers »
devient-il impossible, voire incongru, de le cerner indépendamment de la cosmogéneése.
Cette ligne de pensée, il convient de le reconnaitre, a la particularité d’honorer la nouvelle
vision scientifique et, corrélativement, d’étre fidele a une tradition théologique héritée des
Ecrivains ecclésiastiques, comme Origene (185-253), et des Peres grecs tels que saint
Maxime le Confesseur (580-662) et saint Jean Damascéne (676-749). Au tout premier rang,

nous citons cet extrait des Homélies sur le Lévitique d’Origene :

« Comprends que tu as en toi, & une autre échelle, un autre monde en petit ; en toi,

il y aun soleil, il y aune lune et il y a aussi des étoiles »**°,

Propos qui ne va pas ici sans rappeler les Poussiéres d’étoiles de H. Reeves. Citons

encore saint Maxime le Confesseur (580-662) :

« Tout ce qui a été créé par Dieu dans les natures diverses concourt ensemble dans
I’homme, comme dans un creuset, pour ne former en lui qu’une perfection unique,

telle une harmonie de nos sons différents »°*°.

Une idée en résulte : I’étre humain porte en lui tous les degrés d’existence qui 1’ont
précédé ; il en est la synthése, il vient au terme de la création tout entiére. N’est-il pas
intéressant de constater que la création de I’homme selon le livre de la Genése (Gn 1, 26) est

situee au sixiéme jour ?

313 J.-M. MALDAME, « La place de ’lhomme dans I’univers », in Christus, n® 185 (janvier 2000), p. 57.
814 |p, Création et providence, p. 135-136.
%1% ORIGENE, Homélies sur le Lévitique, V, 2, t. 1, (Sources chrétiennes 286), Paris, Cerf, 1981, p. 213.
318 MAXIME LE CONFESSEUR, Cité dans V. LOSSKY, Essai sur la théologie mystique de I’Eglise d’Orient, Paris,
Cerf, 1990, p. 103.
110



A travers la qualification de ’humain comme étre cosmique, J.-M. Maldamé veut non
seulement dire qu’il est un vivant parmi les autres, mais souligner davantage son insertion
dans la cosmogéneése. Le faisant, il honore une demarche qui occupe une place centrale dans
la culture actuelle. Evidemment, si elle est bien comprise, cette facon de penser est au
fondement du dialogue entre le scientifique, le philosophe et le théologien. Nous dégageons,
entre autres, trois points d’insistance :

(1) Elle montre qu’il n’y a pas de rupture, mais une ouverture a de nouveaux seuils ou
des continuités de phénomeénes allant « des amibes a nous-mémes, en passant par les
oursins, les ammonites et les chordés »**".

(2) L’univers Y est affirmé comme le lieu natal de I’homme. L’homme est chez lui sur
la terre, le cosmos est sa maison (son oikos, son oikoumené)*!®, Réciproquement, cette
posture nous invite a tourner la page a ce que J. Arnould appelle 1’anthropocentrisme
temporel, cette prétention a extraire 1’humanité de la nature pour la placer au-dessus alors
qu’elle ne serait qu’une espéce parmi tant d’autres, une espéce que rien n’autoriserait a
privilégier®™.

(3) L’homme y trouve sa place de porte-parole, de berger et de maitre de la nature.
Ainsi, chaque fois qu’il « se tourne vers Dieu pour le louer, il peut étre considéré comme le
porte-parole de I’univers »*2° qui, sans lui, serait sourd et apophatique. A ce point, on voit
que loin de se faire éjecter de son piédestal, ’homme recouvre sa dignité, celle d’intendant
du cosmos entier. Propos que nous retrouvons exprimés sous une autre forme par le

paléontologue francais J. Piveteau (1889-1991) :

« L’homme s’était cru un moment le centre du monde ; puis il lui sembla qu’il
n’avait aucune commune mesure avec la nature et qu’il se trouvait perdu dans un
angle de ’univers. La paléontologie lui restitue une nouvelle forme de prééminence

a laquelle il ne croyait plus »**.

Ainsi, ayant triomphé de I’usure du temps et donc transcendant le monde et se
transcendant lui-méme, I’humain peut se tourner vers celui qui est le Créateur de toutes

choses, tout en étant une des créatures « sur terre que Dieu a voulue pour elle-méme » (G.S,

17 G. MARTELET, L 'Au-dela retrouvé, Paris, Desclée, 1998, p. 21.

%18 A. GESCHE, Dieu pour penser, t. IV : Le cosmos, Paris, Cerf, 1994, p. 65.

319 7. ARNOULD, Choisir I’humain, courtiser la terre. A ’école de René Dubos, Paris, Salvator, 2010, p. 22 ; 1D,
Dieu, le singe et le « big bang », p. 36.

%20 J.-M. MALDAME, « La place de I’homme dans I’univers », p. 58.

%21 Cité dans F. FACCHINI, Les défis de [’évolution, p. 91.

111



n° 24 §3). C’est a dessein, ici, que nous modifions légérement 1’énoncé conciliaire. Cela,
pour la simple raison que, en disant « I’lhomme est la seule créature sur terre que Dieu a
voulue pour elle-méme », nous nous trouvons devant un excés d’anthropocentrisme
théologique. C’est comme si le discours sur Dieu et la création s’élaborait, en premier, a
partir de seules références humaines. Or, toute créature, parce qu’ceuvre de Dieu, est voulue

pour elle-méme. Sur ce point, nous rejoignons J. Arnould qui écrit d’une maniére forte :

« Quelle que soit sa fiert¢ d’appartenir a une espéce capable de s’interroger sur
elle-méme et de louer le Créateur pour son existence, ’homme n’en reste pas

moins un étre de chair, aux racines animales évidentes »>?2,

C’est entendu : quelle que soit la multiplicité de ses opérations vitales et de 1’origine
de cette diversité phénoménale, « 1’étre humain n’est pas un ilot séparé du reste du monde
animal ». Il est unique parce qu’il est une autre espeéce unique. En clair, il ne saurait se
comprendre en dehors de 1’évolution tout entiere. Comment, dés lors, rendre raison a son

avenement ?

3.3.2. L’avénement de ’'homme comme émergence

Nos auteurs font usage d’un concept riche en significations, celui de /’émergence. Son
intelligence se situe dans le champ opératoire de la réalité instauré par le la théorie de
I’évolution ; idée qui fait I’objet central de 1’ouvrage du paléoanthropologue américain Ian
Tattersall, L’émergence de I’homme. Essai sur [’évolution et [’'unicité humaine, dont le
premier et le troisiéme chapitre s’ouvrent, a quelques exceptions pres, par le mot : « les étres
humains, dans leur unicité, sont issus d’un long processus évolutif »*2°. En régle générale, ce
concept caractérise « ce qui advient lorsqu’un corps chimique acquiert des propriétés qui ne
sont pas la juxtaposition de celles de ses constituants »***,

Ce concept est plus présent chez G. Martelet et J.-M. Maldamé que chez J. Arnould.
Bien entendu, dans ses écrits, J. Arnould le mentionne ici et 1a pour désigner I’avénement de

I’homme a travers le processus évolutif, mais sans lui consacrer une réflexion plus structurée

%22 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 176.
323 | TATTERSALL, L ’émergence de I’homme, p. 15 et p. 96.
%24 J.-M. MALDAME, « En quéte du propre de I'Homme », p. 274.

112



et développée comme le font G. Martelet et J.-M. Maldamé. D’ou notre option a traiter de
cette problématique dans I’optique de ces deux derniers auteurs. En quoi consiste-t-elle et
quels sont ses enjeux ? Comment décider de sa pertinence sans verser dans le

réductionnisme matérialiste ?

i. La conceptualité de [’émergence selon G. Martelet

D’entrée, G. Martelet insiste sur ce qu’il convient de considérer comme acquis : la vie
sur terre doit se définir « en termes de structure »**°. Non pas une structure fermée dans sa
pure immanence, mais une structure ouverte, dynamique et entendue comme « une synthese
des différences ». La vie, surenchérit-il, repose sur six propriétés fondamentales :
I’autocréativité, I’information, la reproduction, la nutrition, I’adaptation et I’évolution®%.

C’est ici que le concept d’émergence trouve son ancrage. Comme 1’écrivent fort bien
Ilya Prigogine et Isabelle Stengers dans leur Nouvelle alliance, la conceptualité d’émergence
dit qu’«a chaque niveau une nouvelle totalité émerge, qui suppose les parties mais les
integre dans un comportement d’ensemble régi par une logique qui leur est étrangere et
qu’elles ne peuvent expliquer »*%'.

Alors, quand on parle de I’avénement de I’homme en termes d’émergence, que veut-
on dire par la ? Sur quoi veut-on mettre 1’accent ? Aux yeux de G. Martelet, parler du vivant,
de I’homme en particulier, en termes d’émergence c’est, d’une part, penser ce dernier
comme un fragment du cosmos et, d’autre part, reconnaitre le caractére imprévisible de son
apparition. Sous cet angle, I’émergence traduit mieux le fait que I’originalité de 1’humain ne
porte atteinte ni a 1’action de I’environnement ni a ’existence des liens d’une continuité
indéniable avec le monde des vivants et, plus largement, avec la nature. Sans doute la mise
en évidence de I’idée de continuité s’accorde-t-elle avec les lois qui président a 1I’évolution
générale des vivants, sans compromettre la césure que I’homme représente328. On comprend

que G. Martelet parle d’essor générique de 1’homme™ comme pour désigner tout ce qui

entre en jeu dans le processus dynamique et évolutif de ’homme — processus qui n’a

%25 G. MARTELET, Evolution et création, p. 61.
%26 |bid, p. 62.
%27 |, PRIGOGINE, |. STENGERS, La nouvelle alliance. Métamorphose de la science, Paris, Gallimard, 1979, p.
173.
%28 G. MARTELET, « L’émergence de I’homme », p. 117.
%29 Cf. Ip, Evolution et création, p. 191-192.
113



absolument rien a voir avec un schématisme qui ferait fi de 1’existence dans I’histoire de
I’imprévisibilité de ’avenir et du temps.

La requéte est entendue. Il n’est pas question d’isoler I’homme du régne animal.
L’intelligence de ce propos souléve de 1’une ou de I’autre fagon 1’épineuse question de
frontiéres entre 1’humanité et I’animalité. Objectivement parlant, est-ce possible de gommer
le caractére différenciatoire de I’étre humain avec ses proches parents au profit des
similitudes au plan des fonctions organiques, des aspects morphologiques et des
particularités cinétiques ? Faut-il que 1’approche scientifique, puisqu’elle priorise la
continuité biologique, repousse de facto et a priori les démarches théologique et
philosophique réfractaires a tout réeductionnisme ?

G. Martelet ne veut pas tomber dans ce filet. Tout d’abord, il s’efforce de penser le
passage de I’animal a I’homme en termes de rupture de seuil en reconnaissant 1’existence
des continuités biologiques, anatomiques et méme psychiques entre les deux®*°. Ensuite, il
distingue deux phases serties 1’une dans 1’autre dans le processus évolutif de I’homme ; deux
phases qu’il considére concomitamment comme distinctes et inséparables, a savoir
I’hominisation et 1’humanisation. Alors que la premiere désigne 1’évolution anatomo-
morphologique, psychique, qui conduit jusqu’a I’homme, la seconde s’intéresse a des traces
fossiles, anatomiques et culturelles permettant de dire si ’homme est vraiment 1a%*. Bien
sir que le terme d’hominisation, comme celui du principe cosmologique anthropique, doit se
monnayer avec beaucoup de prudence tant, comme [’écrit le paléoanthropologue et
conservateur a 1’American Museum of Natural History lan Tattersall, nombre de
paléoanthropologues « trouvent une certaine commodité intellectuelle a regarder notre
histoire évolutive comme une longue montée laborieuse, mais régulicre (...). Cette
conception présente de nombreux risques. Car, outre qu’elle nous encourage dans notre
tendance naturelle a nous considérer comme des étres spéciaux, elle conduit a simplifier de
facon excessive la complexité de I’histoire de la lignée humaine (...). En réalité, nous y
sommes parvenus aprés bien des péripéties »**,

Telle qu’elle est développée par G. Martelet, la conceptualité d’émergence apparait
comme une tentative de réponse a la double difficulté que nous avons soulevée au sujet du
postulat anthropologique et théologique du Magistere catholique qui, affirmant la possibilité

de 1’évolution du corps humain de la matiére vivante préexistante, considére cependant

%0 G, MARTELET, Evolution et création, p. 123.
% Ibid, p. 124.
332 | TATTERSALL, L ‘éemergence de [’homme, p. 97.

114



I’ame spirituelle comme créée immédiatement par Dieu. L’explication de 1’avénement de
I’homme en termes de rupture de seuil ou domine 1’idée des continuités biologiques,
anatomiques et méme psychiques entre 1’humain et ce qui 1’a précédé souligne 1’union
originale, immanente et dialectique entre le corps et l’ﬁme/espritggg. On voit que pour G.
Martelet le corps et 1’esprit ne doivent jamais se mettre dans un rapport de juxtaposition
mais plutdt dans une unité qui, « loin de détruire leur différence, réalise leur harmonie dans
une dialectique qui est I’ceuvre méme de la vie »***. Leur complicité ontologique au cours du
devenir événementiel de I’étre humain s’impose. En fait, pour le dire trés brievement, le
corps « est si relié a I’esprit qu’il est ’esprit lui-méme sous forme somatique »*.

A ceux qui s’attarderaient a poser la question sur I’origine de ’esprit, G. Martelet
précise le vrai lieu de la question. Décidément, la bonne question n’est pas d’ou vient
Iesprit au sens géographique du terme, « mais ol et comment il se fait connaitre »* 2

L’auteur des Pensées n’avait pas tort de s’exprimer en son temps, a la fin du célébre long

fragment Disproportion de I’homme (Pensées, 72 ; 199 ; in fine), en ces termes :

« Qui ne croirait, a nous voir composer toutes choses d’esprit et de corps, que ce
mélange-la nous serait trés compréhensible ? C’est néanmoins la chose qu’on
comprend le moins. L’homme est a lui-méme le plus prodigieux objet de la nature ;
car il ne peut concevoir ce que c’est que corps, et encore moins ce que c’est
qu’esprit, et moins qu’aucune chose comme un corps peut étre uni avec un esprit.

C’est 1a le comble de ses difficultés, et cependant c’est son propre étre ».

333 Gustave Martelet préfére la notion d’esprit a celle de 1’ame. Qu’est-ce qui justifie cette préférence ? Pour
une raison d’ordre théologique, d’abord. Le terme &me réveille consciemment ou inconsciemment les
simplifications sur ’au-dela. Ensuite, pour une raison philosophique ou le terme ame évoque des substances ou
des choses pensantes voire éthérées. Contre un langage grevé d’équivoques et abstrait, 1’auteur nous convie a
« entrer dans un nouveau registre d’expression, indemne si possible d’un pareil défaut. Au lieu de parler de
1’ame sous le rapport de la substance qui implique un soupgon sur le corps, pourquoi ne pas parler d’esprit qui
fait du corps son expression en le liant & sa puissance », s’interroge-t-il ? (G. MARTELET, L’4u-dela retrouvé,
p. 26). Cette option est également renforcée par des considérations linguistiques. Le premier registre de
langage est d’origine grecque alors que le second est sémitique. J.-M. Maldamé va presque dans le méme sens.
Lui aussi préfére la notion d’esprit a celle de I’ame. La notion d’esprit a le mérite d’exprimer la « puissance de
relation et de transformation », « de manifester la différence et la spécificité humaines : langage, usage de
I’outil, vie sociale, ritualités symboliques... Il s’agit de la culture au sens large du terme » (J.-M. MALDAME,
« L’évolution et la question de Dieu », note 38, p. 546).
%% G. MARTELET, Evolution et création, p. 183.
335 ID, Résurrection, eucharistie et genése de [’homme, p. 42.
%8 |p, Libre réponse & un scandale, p. 24.

115



Faisant écho, a sa maniére, de la problématique qui, dans la littérature anglo-saxonne a
pris le nom de mind-body problem — désignation des relations entre 1’esprit et le corps, objet
des sciences cognitives — G. Martelet affirme, pour sa part, que 1’esprit humain est de part en
part conditionné par le travail évolutif de la matiére. L’esprit, écrit-il, ne saurait se soustraire
a la «lente maturation des pouvoirs du corps ; il ne survient ni ne s’affirme jamais "de
I’extérieur”. Le corps est pour 1’esprit humain la terre de sa croissance. L’esprit clot dans
I’homme en méme temps que le corps y mdrit. Il n’est pas d’existence pour 1’un qui ne soit
la genese de 1’autre. Tout s’éléve et grandit a la fois et de fagon liée ; ’esprit apparait par le
corps et le corps par I’esprit, selon une seule et unique venue ou se conjuguent et
s’harmonisent des grandeurs que 1’on a souvent crues, bien a tort, contraires. L homme se
forme ainsi de fagon dynamique par un long et cotiteux effort d’intégration au cours duquel
le corps et I’esprit révelent, confirment et accentuent leur indissociable unité »33_Sans doute
le premier des fossiles dit humain porte-t-il en lui cette séve propre a 1’humain qui
s’appellera esprit. Avec cette réflexion, G. Martelet pose les bases d’une anthropologie non
dualiste, concordant avec les observations scientifiques.

Une question reste cependant posée. Comment expliquer, d’une autre maniére (d’un
point de vue théologique), I’énoncé magistériel de la création immédiate de 1’ame par Dieu ?
Que faut-il entendre par 1a ? En toute rigueur, c’est le mode d’agir de Dieu qui est plutot
interroge ici. Nous examinerons plus loin la question du mode d’agir de Dieu dans la
création. Qu’il suffise de dire, en passant, que « I’acte de Dieu est un acte de création qui
nous dépasse »**. Par ailleurs, il nous semble indiqué d’entendre 1’énoncé magistériel en
question dans le sens que lui donne Dominique Lambert dans Science et théologie. 11 s’agit
du commencement métaphysique de I’homme, de « I’institution d’une relation métaphysique
entre ’homme et Dieu, qui ne vient aucunement détruire ou oblitérer ce que 1’évolution
biologique avait mis en place, mais au contraire lui donne une dimension nouvelle »**.
Dans tous les cas, on devra rester humble et reconnaitre que ce moment n’est ni testable ni
mesurable avec des outils scientifiques. C’est, nous semble-t-il, la-dessus qu’il convient de

prendre acte de la mise au point du Pape Jean-Paul Il que nous évoquions un peu plus haut,

37 G, MARTELET, Résurrection, eucharistie et genése de [’homme, p. 42.

338 G, MARTELET, L. AVAN, A. DALEUX et J. MASUREL, « Matiére, esprit et évolution. Réflexion a propos d’un
article de Lothar Schéfer sur "L’importance de la physique quantique pour la pensée de Teilhard de Chardin et
pour une nouvelle vue de 1’évolution biologique" », in Teilhard de Chardin aujourd’hui, n° 22 (juin 2007),
p. 45.

%9 D, LAMBERT, Science et théologie, p. 163.

116



quand il avance que le moment du passage au spirituel n’est pas objet d’une observation de

type scientifique®®.

ii. La conceptualité de I’émergence et ses enjeux selon J.-M. Maldamé

Tout comme G. Martelet, J.-M. Maldamé entreprend Iui aussi d’ébaucher une
réflexion structurée autour de la thématique d’émergence. Il considére I’inscription de I’étre
humain dans la cosmogénése et la biogénése comme 1’une des clés explicatives de sa
specificité. Deux affirmations majeures et corrélatives semblent organiser ce propos. La
premiere se résume dans ces termes : « pour comprendre un vivant, il ne suffit pas seulement
de considérer le présent (...), il faut reconnaitre qu’il porte en lui les éléments qui sont le
fruit d’une longue histoire. Aucun étre vivant ne saurait étre compris hors d’une histoire qui
se déroule sur plusieurs plans »**!. La deuxiéme affirmation est ainsi libellée : « ’homme est
humain par I’actualisation de son potentiel génétique, biologique et écologique »** au cours
du devenir de la vie. Du coup, cette maniere de penser interdit d’isoler I’humain d’autres
vivants, interdiction impliquant par le fait méme le rejet d’une anthropologie dualiste. Il
s’ensuit une double implication. D’un c6té, on voit que I’interdiction en question légitime
I’ancrage de I’humain dans un devenir, elle rompt avec la dichotomie. De 1’autre coté, elle
redonne au corps humain toute son épaisseur ontologique et phénoménologique. Autant le
corps est un donné matériel de par sa masse et sa place, autant il est le lieu d’échange, tout a
la fois actif et passif, et de monstration de I’individu vis-a-vis de lui-méme, des autres et du
monde.

Au regard de ces réflexions, la conceptualité d’émergence acquiert une signification
capitale. Elle ouvre sur une anthropologie holistique, que Maldamé qualifie légitimement

343, rée”e344

d’une anthropologie matérielle , au sens ou, d’une part, elle n’isole aucune
activité de sa base organique, dit qu’il n’est pas nécessaire d’arracher I’humain a la nature
sensible pour affirmer sa grandeur et sa dignité et, d’autre part, se distancie de toute

connotation philosophiquement matérialiste. Il en va ainsi puisque la thématique

%490 Cf. supra, p. 75-76.

%41 J.-M. MALDAME, « En quéte du propre de I'Homme », p. 280.

%2 Ip, « L’émergence de I’homme comme avénement de I’ame », in RT, t. 102 (2002), p. 91.
3 D, « Adam était-il un homo sapiens ? », p. 17.

¥4 Ip, « En quéte du propre de I"'Homme », p. 279.

117



d’émergence, poursuit I’auteur, permet de voir « dans 1’apparition de I’lhomme non pas une
violence faite a la nature, mais une émergence, respecte la conviction de I’irréductible
grandeur de I’homme, dans une vision non dualiste de son identité. Les transformations du
corps, qui sont seules repérables par la science, participent de la constitution de I’humanité
dans sa dimension spirituelle. Pour sa part, en relisant cette histoire, un philosophe non
dualiste reconnait que dans la corporéité animale se forme 1’humanité »**.

Cet extrait de Le Christ pour ['univers mobilise des expressions riches de sens:
I’apparition de I’humain n’est pas une violence faite a la nature ; le respect de I’irréductible
grandeur de I’homme ; le refus d’une vision dualiste ; alors que le scientifique repére des
transformations biologiques, le philosophe non dualiste reconnait que dans la corporéité
animale se forme 1’humanité, il saisit la présence de la dimension spirituelle. L histoire des
idées mentionne des philosophies dualistes, dont les plus représentatives sont rattachées a
trois figures emblématiques : Platon, saint Augustin et R. Descartes. Du premier, on se
souviendra qu’il considérait la matiére (le corps) comme le lieu de 1’exil et de I’esclavage de
I’ame qui devait s’en détacher pour se libérer (Phédon, 82 d 8-e 4). Substituant, pour sa part,
la Cité céleste ou la cité de Dieu au monde intelligible platonicien et la Cité terrestre au
monde sensible platonicien, I’évéque d’Hippone a mis en place ce qu’il convient de nommer
le dualisme religieux.

Enfin, opposant le res extensa au res cogitans, Descartes a, de son coté, introduit une
schématisation dichotomique ou le corps apparaitra comme une machine mue par une
substance spirituelle, son ame immatérielle. Cette derniére est censée régir tout le corps. On
en est venu a une anthropologie dualiste, dont la tradition chrétienne continue a porter le
poids. L’on se souviendra qu’il s’est développé entre le XV° et la premiére moitié du XX°®
siécle, surtout dans les pays de mission, ce qu’il est convenu d’appeler la théologie du salut
des ames. 11 faut le reconnaitre, pareil langage n’a pas complétement perdu de son charme
dans I’inconscient collectif des chrétiens. De I’autre c6té, il y a des scientifiques qui jouent
aux apprentis sorciers du monisme matérialiste pronant 1’unicité de la substance et I’unicité
de propriétés®*. Jean-Pierre Changeux, par exemple, tout en reprenant le récit imagé du
deuxiéme chapitre du livre de la Genese, n’hésite pas a faire une observation

anthropologiquement juste, mais dont le caractére mutilant et réducteur saute aux yeux :

35 3.-M. MALDAME, Le Christ pour ['univers, p. 121-122.
%46 L affirmation de I'unicité de substance dit que seule la matiére existe. Le moi est réduit au biologique.
L’unicité des propriétés introduit le réductionnisme physique. Elle dit que les lois basiques de I'univers sont
exclusivement physiques (cf. J.-L. Ruiz DE LA PENA, « Mental, cerveaux, machines », in Communio, XII, 3
(mai-juin 1987), p. 63).

118



« La glaise a laquelle les scribes du désert se référent se compose d’atomes et

uniquement d’atomes : I’homme également »**7.

Or, le passage biblique qui parle de « I’homme pris de la terre » ne veut nullement
insinuer qu’il ne se distingue pas des grains de sable. Il ne veut pas dire que I’homme n’est
que matiére. Avec 1’homme, 1’avons-nous entendu de Jean-Paul 1l, on est devant une
différence d’ordre ontologique. Autant son inscription parmi d’autres vivants s’impose,
autant il s’inscrit dans un processus fait de rupture et de continuité. Pour tout dire, sa
réduction dans ce qui 1’a préparé s’aveére irrecevable. J.-M. Maldamé ne cautionne ni le

dualisme ni le monisme matérialiste. Il les dénonce avec fermeté :

« Il est donc abusif de conclure a I’impossibilité de reconnaitre le caractére radical
de la différence entre ’homme et ses proches parents (...) en arguant du fait que
les éléments constitutifs sont en continuité. Cette position matérialiste méconnait

I’originalité de I’homme et I’importance de la culture et de la vie de I’esprit —

éléments incontestables, méme s’ils sont saisis indirectement »>*¢,

Ce texte, admirable de clarté¢ et de force, montre que la question de I’homme inscrit un
dialogue a plusieurs voix. Elle sollicite une mise en articulation de la science, de la
philosophie et de la théologie.

Pour légitimer la conceptualit¢ d’émergence, J.-M. Maldamé en appelle a trois
concepts analogiques : le systéme, 1’organisme et 1’événement fondateur. Les deux premiers
sont largement utilisés en science. L’un et I’autre disent I’interaction des divers éléments,
une cohérence interne entre ces derniers, la possibilité d’un mouvement qui engage tout le
systetme ou 1’organisme dans un processus dynamique. L’un et I’autre mettent en évidence
I’unité et le passage d’un état a un autre au cours du temps. Ce passage est a la fois
quantitatif et qualitatif, irréversible et irréductible a ce qui précede. L’événement fondateur,
lui, se caractérise par ces traits dominants : il est attentif a la singularité et a la richesse de
I’acte ; il s’explique par les possibles préexistants; il donne une nouvelle figure aux
possibles qui le précedent ; il porte les idées de pure survenance, de radicale nouveauté, dit
que « I’ancien monde n’a pas disparu ; mais son sens est modifié. La situation antérieure et

le contexte ne suffisent pas pour comprendre la nouveauté »**. L’événement fondateur est

7 J.-P. CHANGEUX, L homme neuronal, Paris, Hachette-Littérature, 1983, p. 305.
348 3 -M. MALDAME, « L’émergence de I’homme comme avénement de I’ame », p. 103.
9 |p, Science et foi en quéte d unité, p. 301.

119



fonciérement marqué par ’aléatoire et la contingence, et introduit dans un monde ouvert a
des possibilités et a des virtualités inexprimées. La factualité y occupe une place centrale.

La mise en relation de ces trois concepts — systéme, 1’organisme et 1’événement
fondateur — connote les termes de niveaux, de seuils et de degrés, qui disent la différence et,
par-dela, supposent la transcendance. André Bourguignon atteste la fécondité de cette
conceptualité lorsqu’il décrit 1’évolution du vivant en termes de paliers®° ol chagque niveau
dispose d’une importance structurelle et fonctionnelle propre et d’une signification
fondamentalement inédite. J.-M. Maldamé avance que 1’émergence est plus qu’un palier. 11
pense plus juste de la concevoir en termes d’une intégration des aptitudes des éléments
constitutifs. Elle est solidaire a la notion de seuil qui distingue un avant et un aprés. L’étre
qui est au-dela du seuil est nouveau, distinct et irréductible a ce qui 1’a préparé. Il en va
davantage pour I’homme. Ce dernier se démarque de ce qui le porte ou I’a rendu possible.
Empruntant les mots du théologien et paléontologue belge Edouard Boné, nous pourrions

qualifier ce phénomene de la manieére :

« L’étre humain a beau étre construit des mémes atomes que le reste de 1’univers ;
il peut bien se découvrir germer du terreau animal, tissé a 95 % des mémes
macromolécules que son cousin chimpanzé, présenter une continuité frappante (...)

avec les autres primates : il est irréductible au reste du monde biologique »**".

Du méme E. Boné, nous tenons qu’avec I’apparition de 1’homme, « un seuil est
franchi ; un nouveau pas, qualitativement divers, un saut sont enregistrés ; une discontinuité
est repérée ; une nouveauté radicale s’est imposée : inscrite sans doute dans 1’organicité de
I’évolution biologique, elle ne laisse pas de constituer une césure franche »2 1l en parle en
termes de coupure anthropologique.

Quoi qu’il en soit des difficultés qu’il y a a déterminer avec précision le temps T de

son avenement, il n’en reste pas moins que 1’apparition de ’homme s’inscrit dans la

%50 A Bourguignon en énumére onze qu’il répartit selon les trois catégories de la matiére. Citons-les sans en
faire des commentaires : A) La matiére inanimée : 1) I’autoorganisation, 2) I’autoreproduction ; B) La matiere
vivante : 3) I’individuation, 4) la production de la mémoire et de la spécificité génétiques, 5) la reproduction
sexuée, 6) I’association cellulaire, 7) la vertébralisation, 8) I’homéothermie, 9) la protection de la descendance,
10) la bipédie; C) La matiére vivante réfléchissante : 11) la réflexion. Pour plus de détails, lire A.
BOURGUIGNON, L’ homme imprévu. Histoire naturelle de [’homme, t. 1, p. 144-148. A ces onze paliers, J.-M.
Maldamé en ajoute un douziéme : [’avénement de I’Esprit qui « donne une vision dynamique de la création
habitée par la tension vers une plénitude » (J.-M. MALDAME, Le Paraclet, p. 164).

%1 E. BONE, « Evolution et émergence », in J. GREISCH et G. FLORIVAL, Création et événement, p. 82-83.

%2 Ibid, p. 84.

120



continuité du phénomene de la vie. Dans une telle perspective, qu’est-ce qui peut bien
justifier le propre de I’homme ou sa singularité, sans verser dans les travers du spiritualisme
dualiste ? Serait-ce un organisme particulier, une entité quelconque ? Comment G. Martelet,

J.-M. Maldamé et J. Arnould se positionnent-ils face a cette question ?

3.4. Le propre de ’homme

L’inscription de I’humanité dans le grand arbre des vivants telle que soutenue par la
théorie de I’évolution pose la question de ce qui fait la grandeur et la spécificité de 1’étre
humain. Qu’est-ce qui fait elle est sa spécificité par rapport a ses ancétres et a d’autre
vivants ? A partir de quand a-t-on affaire a une personne humaine ? Sur quel critére faut-il
s’appuyer pour marquer la différence ? Ces épineuses questions engagent G. Martelet, J.-M.

Maldamé et J. Arnould dans une diversité d’approches.

3.4.1. Le propre de 'homme selon G. Martelet

Comme nous ’avons déja signalé, G. Martelet distingue deux phases conjointement
impliquées dans le processus évolutif de ’homme : ’hominisation et ’humanisation. A
I’entendre, I’hominisation reléve de I’endosomatique. Elle concerne le biologique. Au rang
des facteurs marquants, il y a lieu de citer : la conquéte de la verticalité, la céphalisation, la
libération de la main de sa fonction de locomotion, la libération du massif facial, la chute du
larynx, I’affranchissement du sexe. Bien qu’ils jouissent d’une complexité fonctionnelle, ces
facteurs hominisants s’entrecroisent et s’imbriquent dans le processus de I’humanisation.
L’auteur le dit dans un énoncé lapidaire : « I’hominisation étant ’amont de I’homme dans la
nature, [’humanisation en est donc 1’aval »°3 Cette derniére concerne I’entrée en culture.
Elle se déploie de I’économique au religieux (la croyance et les rites), en passant par 1’usage
du feu, le langage articulé, la sexualité, I’organisation sociale, les aptitudes artistiques, le

sentiment esthétique, la technique, le politique®**.

%3 5. MARTELET, Evolution et création, p. 130.
34 b, Teilhard de Chardin. Prophéte d’'un Christ, p. 200.

121



Quant au marqueur décisif et fondateur de ces facteurs humanisants, G. Martelet le
situe dans la conscience de soi, qui est, selon lui, le degré le plus avancé de I’intentionnel,
témoigne d’une capacité d’abstraction dont les animaux sont bien incapables. Sur cet angle
d’attaque, l'auteur s’inscrit dans la ligne de Pierre Teilhard de Chardin®®, d’André
Malraux®®°, ou encore d’Albert Jacquard®’ et des auteurs fort divers, tels que René
Descartes, Emmanuel Kant, Friedrich Hegel, Edmond Husserl.

Par ailleurs, G. Martelet rejette la distinction radicale qu’établissait Henri Bergson
entre 1’homo faber et ’homo sapiens, car le faber est déja un sapiens. Selon lui, la différence
anthropologique « est a mettre entre cet homme qui a désormais émergé comme un premier
sapiens, en raison de sa potentialité instrumentale universelle, et tout autre animal aussi
élevé qu’il soit »*°%, Pour mieux étayer sa réflexion dans ce domaine, G. Martelet établit une
double différence. 1l traite de la coupure interne au sein de la lignée homo et de la coupure
entre 1’espece homo sapiens avec le reste du régne animal. D’abord, il situe la césure avec
d’autres types d’hommes a venir, pour importants que soient les indicateurs anatomiques ou
biologiques, au niveau de degré culturel et non pas de nature. Cette différence, note-t-il, est
secondaire®®. Ensuite, il considére que la différence entre I’homme et I’animal est de nature
et non seulement de degré.

Cette facon de dire fait question face a Darwin qui situe cette différence au niveau de
degré et non de nature. Comment comprendre un tel propos quand on voit la science
souligner I’enracinement évolutif de ’homme dans le monde vivant ? Ainsi que le fait
observer Eric Charmetant dans ses divers travaux, les données empiriques accumulées
depuis cinquante années en primatologie et plus largement en éthologie rendent caduques
plusieurs apparentes exclusivités de 1’étre humain®®. Doit-on opter pour une pure différence

de degré le propose Darwin et, partant, nier toute exclusivité humaine ?

%5 Teilhard de Chardin définit 1’apparition de ’homme en son état naissant par « le pas de la réflexion » (Le
Phénoméne humain, Euvres, t. 1, Paris, Seuil, 1948, p. 180).

%6 André Malraux prétend que « ’homme est né lorsque pour la premiére fois, devant un cadavre, il a
chuchoté : Pourquoi ? ».

%7 Lire A. JACQUARD, Dieu ?, Paris, Stock-Bayard, 2003, p. 16.

%8 G. MARTELET, « L’émergence de I’homme », p. 129.

%9 |bid, p. 130. Bien évidemment, lorsque nous considérons le développent de nouvelles technologies, surtout
dans les domaines de I’informatique et de I’information avec les enjeux qu’ils représentent, on voit bien 1’écart
considérable (au niveau culturel) qui existe entre I’homme d’il y a vingt ans en arriére et celui d’aujourd’hui.
%0 E. CHARMETANT, « Le propre de I’lhomme et la différence d’avec 1’animal », in Connaitre, n° 31-32 (aolt
2009), p. 100. Dans ses publications, Eric Charmetant cite quelques travaux qui soulignent la porosité des
frontiéres entre I’homme et le reste du régne animal. C’est le cas des travaux de Jane Goodall a Gombe
(Tanzanie) dans les années 1960 qui montrent notamment la capacité des chimpanzés a fabriquer les outils en
vue d’attraper des termites dans leur nid. C’est également le cas des observations faites a partir de la fin des

122



A tout dire, I’expression martelienne d’une « différence de nature et non seulement de
degré » a tout simplement le souci de marquer la spécificité de 1’homo sapiens par rapport
aux primates non-humains, en dépit de leur profonde parenté biologique et la présence des
capacités cognitives et techniques chez ces derniers. Ainsi G. Martelet recourt-il a Pascal
pour donner sens a son propos. Il s’agit, écrit-il, d’une différence d’ordre au sens pascalien
du terme®". Cette différence passe par la réalité de I’esprit et se veut, & ce titre, a la fois

quantitative et qualitative. G. Martelet affirme tout aussi clairement :

« En I’homme le monde a rencontré un « maitre » au pouvoir polymorphe et jamais
arrété (...), pouvoir dont ’outil est a la fois ’appui et le symbole. C’est ainsi que

I’homme se différencie de facon radicale de tout autre animal, quelle que soit la

ey . . . . . 62
consanguinité organique ou psychique qu’il ait avec certains d’entre eux »2,

L’intentionnel trouve son expression dans 1’outil qui, dans sa pluralit¢ d’usages,
introduit dans le symbolisme fonctionnel et social. Mais il faut dire qu’il y a plus. En
I’homme se trouve 1’exceés du langage (le langage syntactique avec sa diversité¢ des sons).
Outil de communication par excellence, mais surtout instrument de symbolisation et
vehicule de la pensée, le langage syntactique permet a I’homme de prendre le recul critique
par rapport au monde et, ainsi, d’échapper a I’instant présent®®. Cette particularité lance un
véritable défi a la nature et, somme toute, revendique pour I’étre humain un traitement a part

et une inviolabilité absolue.

années 1970 révélant des comportements d’automédication par des plantes en cas de maladies intestinales chez
des chimpanzés et des bonobos. Il rappelle les études les plus récentes (2005-2006) ou des chercheurs ont
observé la fabrication d’armes, des lances, par des chimpanzés pour tuer des prosimiens au Sénégal (cf. ID,
«De I’animal a I’homme. Des frontiéres poreuses », in Choisir (juin 2008), p. 18-22; ID, « Le propre de
I’homme et I’évolution », in Etudes, n° 4091/2 (juillet-aolt 2008), p. 51-60.

%1 G. MARTELET, « L’émergence de I’homme », p. 130. Dans ses Pensées, L. 308. B. 793, Pascal distingue
trois ordres, a savoir I’ordre des corps ou I’ordre de I’extériorité, 1’ordre des esprits ou ordre de I’intériorité, et
I’ordre de la charité ou ordre de la supériorité. Il considére chacun d’eux comme un empire avec sa logique
propre, autonome et se suffisant & lui-méme. La distance d’un ordre & un autre est radicalement abyssale. Pour
mieux faire ressortir la spécificité de chaque ordre par rapport un autre, Pascal recourt a deux métaphores :
I’une mathématique et I’autre politique. Tandis que la premiére fait valoir I’incommensurabilité des ordres, la
seconde, en revanche, souligne la hiérarchie des rangs. Nous pouvons prolonger le point de vue pascalien en
disant qu’il y a un ordre dans les ordres.

%2 G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 103.

%3 A ce propos, il est intéressant de citer les considérations faites par B. Cyrulnik et J.-D. Vincent, et reprises
par A. Ganoczy pour marquer la spécificité de I’étre humain. Mettant en relief la transcendance humaine, B.
Cyrulnik soutient qu’« il n’y a pas de transcendance animale puisque les animaux s’adaptent au réel ». Alors
qu’il présente 1’imaginaire comme 1’une des spécificités humaines, J.-D. Vincent en fait une composante
particuliére de ’homme « refusée a I’animal » (cf. A. GANOCzY, Christianisme et neurologie, p. 40-41).

123



Autant des traits qui, sous un angle évolutif, font la singularité¢ de 1’étre humain par

rapport a d’autres vivants, d’aprés G. Martelet. Voyons ce qu’en pense J.-M. Maldamé.

3.4.2. La spécificité de 'homme selon J.-M. Maldamé

J.-M. Maldamé affirme, sous des multiples formes et a de multiples occasions, que
I’homme parvient a son humanité dans une histoire au cours de laquelle le moi s’est
structuré. De lui, nous dégageons quelques préalables qui entrent dans la quéte de la
singularité humaine. Nous en retenons quatre :

(1) Eviter de « poser a priori la nature humaine comme une essence intemporelle »**,
sinon 1I’on tombe dans la pétition de principe ou dans une anthropologie dualiste ;

(2) Le biologique seul ne suffit pas a déterminer le propre de I’homme. Il s’agit 1a de
I’impossibilité a parler du corps sans le principe d’unité. Faute de quoi on plonge dans le
réductionnisme ;

(3) S’appuyer sur le caractére spécifique de la vie, qui est dynamisme et toujours « en
tension vers un mieux et vers I’utilisation optimale »**;

(4) Appréhender I’homme a partir du terme de population.

Ces exigences écartent deux travers : le glissement vers le spiritualisme dualiste et
I’engouffrement dans le matérialisme réductionniste.

En effet, tout comme G. Martelet et P. Devos®*®, J.-M. Maldamé considére le langage
comme 1’élément structurant de I’humain, a la fois reflet et moteur de I’humanisation, lieu

%7 Mais a la différence de ces derniers,

de la différence irréductible avec les autres animaux
sans toutefois remettre en cause les divers aspects mis en lumiere par 1’anthropologie
physique, J.-M. Maldamé se garde bien de réduire le propre de I’humain a un critére isolé.
Et pour cause, ces criteres procéderaient d’une perspective unitaire ou, solidairement, ils
s’intégreraient dans un ensemble dynamique a tout niveau ontologique. L auteur entreprend

une démarche qu’il convient de qualifier, en un mot qui fait court, de systémique. A ses

%4 J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 112.

%5 |p, Création par évolution, p. 49.

%% pierre Devos consacre cette formule : « Le langage est le propre de I’homme. C’est peut-étre la seule chose
qui lui soit propre » (P. DEVOS, « Qu’est-ce qui nous rend humain ? », in B. BOURGINE et alii, Darwinismes et
spécificité de [’humain, p. 38).

%7 Cf. J.-M. MALDAME, « Mieux dire le péché originel grace aux sciences de la nature », p. 10 ; ID, Création
par évolution, p. 259.

124



yeux, dés lors que I’apparition de I’humain se dit en termes d’avénement®®, la seule
approche qui tienne est celle qui cerne ce dernier « en son entier »**, le considére comme
unité. De la le besoin pour I’auteur de recourir «au concept d’intégration, qui prend en

30 et se trouve étre

compte la totalit¢ de ce qui se déploie dans ’arbre des vivants »
fondamental dans la conceptualité d’émergence. Le concept d’unité, qui consonne avec le
dynamisme, devient central et irrécusablement nécessaire.

En quels termes faut-il désigner ce concept ? Quel nom lui donner ? Se situant dans un
courant de pensée auquel se rattachent Aristote et Thomas d’Aquin, J.-M. Maldamé recourt
a la notion de I’ame, entendue dans son sens aristotélicien comme principe d’unité du
vivant, ce qui fait que le vivant est vivant ; ce qui donne forme au corps compris comme une
multiplicité virtuelle, en possible, de 1’étre vivant concret. Chez 1’auteur, I’ame évoque un
ensemble de capacités, de fonctions structurées en un centre actif et organique. Quel est
I’enjeu d’un tel recours ? Quelle est sa pertinence ? Comment éviter la vision substantialiste
et spiritualiste qui caractérise cette notion depuis Platon et Descartes (I’ame étant entendue
comme une entité purement immatérielle, qui a pour fonction de gouverner et de régir la vie
humaine) ? Dés lors que la vie se définit en termes de « tension vers le meilleur de la
réalisation de chaque étre »**, avec J.-M. Maldamé, la notion de I’ame dit que les aptitudes
ou perfections qui se rencontrent chez d’autres vivants se réalisent de maniere optimale dans
une unité structurante. Elle décrit I’humain « comme un animal realisant mieux que les

autres les exigences communes a tout le monde des vivants »*’>

. Une précision cependant :
I’ame n’est ni objectivable ni mesurable.

Fort de ces considérations, J.-M. Maldamé est conduit a définir le propre de I’humain
de cette maniére : « Ce qui fait I’homme humain c’est sa dimension spirituelle liée a ses
processus de connaissance et de liberté »*>. Trois éléments conférent a cet énoncé une
éloquence et une force expressive trés particulieres. 1l y a, d’abord, la dimension spirituelle.
Le terme esprit est on ne peut plus capital. Il désigne ce qui va au-dela de la matérialité, dit

la transcendance, ce qui échappe a tout réductionnisme, a la saisie objective et a la vision.

%8 Justement, dans le contexte qui est celui de J.-M. Maldamé, le concept d’avénement dit le moment ol
quelque chose de neuf se situe dans une perspective de plénitude, dit que ce qui était latent, c’est-a-dire comme
possible dans le monde animal, trouve une expression nouvelle.

%9 J.-M. MALDAME, En travail d’enfantement: Création et évolution, p. 126.

%70 |p, Création par évolution, p. 48.

¥ Ibid, p. 258.

72 Ibid, p. 47.

33|, Science et foi en quéte d’unité, p. 262.

125



Dans cette perspective, on peut désigner I’humain par le terme personne ; concept qu’il sied
de prendre dans son acception métaphysique, signifiant un étre capable de dire « je », un
centre autonome de décision, d’action et de présence dans des relations respectueuses
d’autrui*’*. En effet, bien qu’elle se manifeste aussi par ses facultés mentales, la personne
n’est pas réductible a ces derniéres, moins encore a un ensemble de données
scientifiguement explicables.

Le deuxiéme élément est la connaissance. Elle implique la mémoire, 1’intelligence, la
pensée, tout un ensemble des mécanismes. Evidemment, de telles aptitudes sont loin d’étre
des propriétés exclusives de I’humain®’>. Mais, comme nous ’avons noté ci-dessus, elles ne
sont nulle part plus pleinement intégrées et concentrées comme en 1’humain. Celui-ci les
réalise davantage et le mode de les réaliser est bien différent. En effet, ’humain est capable
de pénétrer la réalité, de saisir la raison et la signification profondes des choses, de prendre
une distance tant vis-a-vis du milieu que de soi. Il est capable d’une réflexion entendue
comme 1’action de la pensée qui revient sur elle-méme. Il peut s’interroger constamment sur
lui-méme, sur le sens de son existence ainsi que sur la totalité du réel. Sous cet angle, estime
Maldamé, la pensée peut étre vue comme « le propre de ’homme »*’°. Le troisiéme élément
est la liberté, qui dit autonomie et altérité. L’humain n’est jamais un donné figé, mais une
liberté, une promesse toujours ouverte, un étre « tendu vers un au-dela de lui-méme, qui a
une dimension d’infini »*”’. Il est une positivité, toujours désirant et aspirant a un plus-étre, a
une réalisation optimale.

D’ou cette affirmation qui agite la pensée de 1’auteur de Science et foi en quéte
d’unité . ’homme « est humain par I’actualisation de son potentiel génétique, biologique et
écologique »*’, a travers le principe d’unité qui, pourtant, se veut une totale plasticité. A la
base, on retrouve la théorie de néoténie, mise au jour dans les années 1920 par 1’anatomiste

hollandais Louis Bolk et reprise par S.-J. Gould. Le bébé humain est compris comme un

74 pour se faire une idée sur la notion de la personne, nous vous renvoyons & R. GUARDINI, Le monde et la
personne, Paris, Seuil, 1966.
78 Certaines des aptitudes plus développées de I’homme se trouvent en germe chez d’autres vivants, dont les

primates, entre autres, la capacité de dénombrement, la manipulation de symboles ou outils, la préparation de
la nourriture, etc. Le chercheur frangais Marc Jeannerod, par exemple, distingue trois mémoires : (1) la
mémoire biologique ; (2) la mémoire d’espéce (celle-ci se transmet d’une génération a une autre par le biais
d’un codage génétique) ; (3) la mémoire humaine (elle est individuelle). Les deux premiéres sont communes
aux animaux et a I’humain, tandis que la troisiéme est proprement humaine (cf. A. GANOCzY, Christianisme et
neurologie, p. 102).

%78 J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 51.

%7 Ip, Le Paraclet, p. 146.

38 |p, « Nouveau regard sur I’émergence humaine », in BLE, 94/4 (1993), p. 339.

126



feetus qui doit sa maturation a 1’apprentissage et donc a la culture et a I’éducation
médiatisées par le langage syntaxique. L’épanouissement de sa personnalité (1’éclosion de
ses capacités morales et intellectuelles) reste tributaire de ce qu’il regoit de son
environnement vital. A titre d’exemple, « en nommant "faim” les cris et les pleurs du bébé,
la mere qui répond ainsi a son besoin de nourriture par son désir de le nourrir, introduit le
petit d’homme dans le réseau des significations »*°. Ainsi, peu a peu, le petit d’homme
affirme sa personnalité, se constitue en une subjectivité intersubjective. Il découle de ces
considérations que 1’on ne devient humain qu’en tant qu’un je intégré dans un nous par la
parole.

Le dire, n’est-ce pas poser la vie en cité, disons, le groupe humain comme critére
d’humanité ? C’est, nous semble-t-il, ’avis de J.-M. Maldamé qui, un peu a la maniére
d’Aristote qui définissait 1’homme comme un zb6on politikon ou I’animal socialis de
Sénéque, pense la nature humaine comme celle « d’un étre de culture qui est responsable de

80

son histoire en communion avec ses semblables »*°. Il affirme tout aussi clairement :

1 A nos yeux, ces remarques répondent au

« L’homme ne devient humain qu’en humanité »
pourquoi de la diversité des populations humaines dans leur contingence socio-culturelle et
historique. Elles rendent raison de la diversité de cultures, de traditions, de conceptions ou
de mentalités. C’est dans ce sens que I’on parle de la culture ou tradition alsacienne,
provencale, bantoue, mongo, azteque, etc. Cette diversité des populations ne dit pas autre
chose que I’ancrage de ’homme dans ce qu’on appelle, depuis E. Kant, « I’histoire générale
de la nature ».

De I’ensemble de ces considérations, nous encourageons deux idées récapitulatives :

(1) Phénoménologiquement, il faut regarder le corps humain comme « une activité
d’une conscience, émergeant de la biosphére par la parole et par la responsabilité »**,

(2) Ontologiquement, la transcendance humaine «ne consiste pas dans I’infusion
d’une "ame immortelle" dans un corps de primate qui serait parfait, mais dans le passage
d’un seuil ou tout prend une autre valeur, tant la chair que I’ame »***. En d’autres termes,

I’identité humaine sous-entend la question du seuil qualitatif par lequel il en est résulté une

nouveauté radicale : une personne.

%79 M. FAESSLER, « Préface : la création, terre promise ! », in R. MARTIN-ACHARD, Et Dieu crée le ciel et la
terre. Trois études : Esaie 40 — Job 38-42 — Geneése 1, Geneve, Labor et Fides, 1979, p. 16.

%0 J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 157.

®! |p, « Mieux dire le péché originel grace aux sciences de la nature », p. 10.

382 ID, Le Christ pour ['univers, p. 157.

%3 |p, Le Christ et le cosmos, p. 117.

127



Voyons ce que propose J. Arnould sur la question de la transcendance de I’homme.

3.4.3. La spécificité de 'homme d’aprés J. Arnould

Alors que G. Martelet met 1’accent sur I’intentionnel, la conscience de soi ou I’esprit et
que J.-M. Maldamé propose de définir la transcendance de I’homme a partir d’une approche
systémique qui part d’une critériologie applicable a tous les organismes vivants, J. Arnould
privilégie 1’approche par le bas, celle qui prend appui sur des racines biologiques communes
a ’ensemble des vivants, de par leurs origines et leurs histoires.

Se rangeant derriére le point de vue darwinien de L Origine des espéces qui relativise
la frontiére homme-animal, et selon le point de vue de La filiation de [’homme ouU le
naturaliste anglais tire les conclusions de sa théorie de 1’évolution dans le registre de la
morale, J. Arnould soutient que les capacités de I’homme (ses qualités intellectuelles), les
comportements ou les valeurs morales n’échappent point a la communauté biologique. IIs ne
sauraient non plus s’isoler des contingences et des contraintes onto-phylogénétiques qui ont
présidé a 1I’émergence de I’homme et mises a I’épreuve par le temps. Autant ’humain
apparait comme 1’aboutissement d’un processus évolutif, autant il demeure un étre voulu,
élu, appelé par Dieu. Mais, cette qualité, affirme J. Arnould, il la partage avec les autres
créatures®®,

Toutefois, la question reste posée. Comment concilier cette thése qui congoit le sens
moral humain comme une faculté apparue au fil de 1’évolution avec la perspective croyante
ou la Révélation biblique est la source fondamentale du code éthique judéo-chrétien ? La
question parait intéressante. De notre point de vue, son traitement convoque deux éléments
de réponse. Tout d’abord, il nous semble que, en méme temps qu’elle vient éclairer la raison
humaine, la Révélation tient toujours compte des conditions en présence. Ensuite, il convient
de retenir que, sans négliger toute I’histoire qu’elles trainent derriére elles, les directives
¢thiques bibliques ont la particularité d’étre placées sous ’autorité Iégitimante du Dieu de
I’Alliance. Les réflexions d’Alexandre Ganoczy semblent aller dans ce sens. Elles appuient
la thése que les qualités humaines ou morales n’échappent pas a la communauté biologique
et dependent en bonne partie de notre histoire évolutive éclairée par la Révélation naturelle

ou surnaturelle. Nous lisons dans Christianisme et neurosciences : « L’altruisme n’est pas

%4 J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 144.
128



une caractéristique exclusive du genre humain »*®*. Ce qui est vrai est que, «au niveau
humain, P’altruisme et sa forme concrétisée par I’empathie s’enrichissent d’une dimension
de mutualité. Les sentiments éprouvés pour tel autre laissent une trace dans la mémoire qui
enregistre les réponses affectueuses du partenaire. Deés lors, le role de la rencontre revét une

signature historique »*%.

En fait, «ce qui est initialement une pulsion instinctive se
transforme en comportement mental, cognitif, relationnel du sujet aimant dans la totalité de
son étre concret. Cette tendance est exprimée dans le commandement de la Bible juive : Tu
aimeras Yahveé, ton Dieu, de tout ton ceeur, de toute ton dme et de tout ton pouvoir (Dt 6,
5) »®" et celui de «Tu aimeras ton prochain comme toi-méme » (Dt 19, 18), deux
commandements qui seront repris et réunis par Jésus dans Mt 12, 30.

Ces propos appellent un commentaire. Ils montrent clairement que 1’homme se
détache de ce qui reléve d’une saisie immédiate de la nature, de ce qui engloutit « dans le

seul présent »%%

. En retour, ’homme est habité d’une distance dynamisante entre lui-méme
et sa biosphere. La notion de distance est, a cet égard, solidaire du pouvoir de choisir, de
I’idée de liberté et d’espace des possibles. En symétrie, cet espace porte en genése la liberté
et I’aptitude a devenir soi. Or justement, « c’est par cette distance, en effet, qu’il nous est
possible de questionner le monde, de le juger et de le transformer, d’inventer, comme on dit

si bien, des idéaux »%%°

. C’est précisément dans ce périmetre que J. Arnould essaie de cerner
ce qui marque la transcendance de I’homme. Ce que, avec Hans Jonas, on est tenté¢ d’appeler
« le transanimal dans I’humain »*%. Si, classiquement, on attribue la transcendance de 1’étre
humain a son ame spirituelle et a sa qualité d’étre créé a I’'image de Dieu (Gn 1, 27), sans
pour autant les repousser, J. Arnould pointe un autre facteur. L’homme, dit-il, est porteur
d’un espace des possibles. De fait, au lieu de poser la question de savoir si ’homme est fils
de singe ou enfant de Dieu, I'auteur invite a voir plus simplement I’humanité et tout étre
humain comme porteur d’un espace des possibles. Un espace limité certes, mais un espace
ou I’homme doit mettre en ceuvre sa responsabilité et sa libert&.

Qu’est-ce a dire ? Concrétement, qu’est-ce qui fait la grandeur de I’homme ? A quoi J.

Arnould répond : celle-ci, «y compris dans une perspective chrétienne, serait donc d’étre

%5 A. GANOCzZY, Christianisme et neurosciences, p. 173.

%8 |bid, p. 174.

%7 Ibid, p. 178.

%8 A. JACQUARD, Le mystére de la vie, p. 233.

%9 | FERRY, J.-D. VINCENT, Qu ‘est-ce que [’homme ? Sur les fondamentaux de la biologie, Paris, Odile Jacob,
2000, p. 32.

%0 1 Jonas, Evolution et liberté, Payot & Rivages (Poche), Paris, 2005, p. 59.

%1 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 145-146.

129



contrainte a pratiquer un double exercice, qui se révele a la limite impossible : chercher a se
connaitre soi-méme et choisir d’étre humain (...). Cette connaissance comme ce choix ne
peuvent s’effectuer ailleurs que dans le cadre de relations, entre créatures et avec le

Créateur »°%,

Trois traits se montrent constitutifs de la singularit¢ de 1’humain: la
connaissance de soi et du réel environnant, le pouvoir de choix responsable, le fait d’étre
foncierement en situation relationnelle. 1l y a trois types de relations : une relation plurielle
et hiérarchisée, une relation instituant la distance et une relation de I’ordre du don et du
choix®®*. Et J. Arnould d’ajouter a la suite du biologiste frangais René Dubos : « Etre
humain ¢’est choisir »***,

L’enjeu d’une telle approche est considérable. Du coup, I’homme s’entend comme un
advenant, un se faisant pour qui il n’y a rien de programmé ni de fixé d’avance. Et J.
Arnould d’insister sur ce point. En sortant de la savane des premiers ages, fait-il remarquer,
les premiers hommes ont di lutter pour se soustraire aux contraintes environnementales. A
tatons, ils ont entrepris de modifier la nature par I’aménagement du sol, la construction des
abris, la confection des vétements, I’invention des outils, 'utilisation du feu, .... Ainsi
réussirent-ils, dans I’échelle du temps, a « transformer des besoins utilitaires en éléments
culturels, en aventure de ’esprit »% Grace au langage, a I’éducation et a I’écriture, ils ont

réussi & passer « de I’endosomatique & ’extrasomatique »*%°

. Voila qui fait de I’humain un
cas unique®®’.

D’un point de vue chrétien, une question peut se poser : « Ou est Dieu dans tout
cela? ». J. Arnould reconnait pertinemment 1’action de Dieu dans tous les processus
évolutifs de I’€tre humain. Une action qui, bien sir, respecte les processus marqués par la

contingence, la sé€lection et I’adaptation, les contraintes biologiques et socioculturelles. Mais

le comment de I’intervention divine est d’un autre ordre. Nous réservons cette question a la

%92 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 146.

%3 |p, La théologie aprés Darwin, p. 191.

¥4I, « Face a la biologie, Dieu et I’homme gardent leur chance », p. 82.

%% |p, La théologie aprés Darwin, p. 195.

%% H. TINTANT, « L’Homme devant I’évolution biologique », p. 25.

%97 Grace a la culture, ses capacités a réfléchir et a faire des projets, I’homme intervient sur sa propre
évolution : il modifie le milieu qui le fagonne en le rendant propre a I’existence. La médecine et I’emploi des
techniques modernes, telles les biotechnologies, lui donnent la possibilité d’améliorer la vie, de la prolonger et
de lutter en quelque sorte contre la sélection opérée par des maladies. Parmi ces techniques, on peut évoquer le
clonage et la manipulation des génes avec des questions et des défis qu’ils soulévent au niveau éthique.
L’homme prolonge son corps par des outils plus complexes, 1’écriture, la lecture, 1’art,... Il est bien clair
qu’avec I’apparition de ’homme, on se trouve en face d’un nouvel acteur de la sélection. Il est celui qui, par
son intelligence, a su dominer sa physiologie hormonale et neuronale.

130



deuxiéme partie de ce travail pour ne prendre en compte que I’horizon central de 1’auteur.
Sur ce point précis, I’'intérét de son discours est nettement de démonter 1’emprise de
I’anthropocentrisme temporel et théologique. Il se donne pour but d’indiquer 1’ancrage de
I’humain dans le terreau biologique de telle manicére qu’il n’y ait pas d’absurdité a affirmer
sa proximité organique avec le monde animal dont il dérive au travers d’une matrice
constitutivement biologique. Et, pour dire comme Dominique Lambert, il s’agit de permettre
«a I’homme de retrouver son unité en acquérant une claire conscience de sa double
dimension horizontale et verticale »**® grace a laquelle il se réalise & la fois comme un étre
spirituel et comme «un étre qui sait qu’il sait» et décode son existence dans une
intersubjectivité qui suppose la subjectivité, c¢’est-a-dire comme «un étre-soi dans 1’étre-
ensemble ».

Nous voyons bien la difficulté, du moins, I’impossibilité qu’il y a a présenter la
condition humaine comme une essence abstraite et intemporelle. En d’autre maniére, ce qui
fait la singularit¢ de I’humain n’est pas indépendant de ce corps, de cette réalité spatio-
temporelle. Cette situation posséde une dimension événementielle et historique®*. Les
positions de G. Martelet et J.-M. Maldamé que nous avons présentées précédemment
rejoignent cette maniére de penser. lls invitent a parler de la réalité humaine a partir du

corps.

Conclusion

Nous venons de montrer que dans I’enseignement du Magistére catholique, la lettre
encyclique Humani Generis a signé un nouveau départ dans 1’histoire de la relation entre
I’explication scientifique de 1’origine de la vie et I’enseignement de 1’Eglise essentiellement
fondé sur la tradition biblique. De Pie XII a Jean-Paul I, voire aussi Benoit XVI, nous avons
relevé des avancées certaines en la matiére, mais aussi des réserves. Dans 1’ensemble, nous
avons vu que I’enseignement magistériel attire 1’attention sur certaines interprétations de la
théorie de I’évolution. Celles interprétations inclinent vers une conception réductrice et
matérialiste du monde, c’est-a-dire reduisent ’homme a un simple épiphénomeéne et,
consécutivement, considerent 1’ame humaine comme un simple produit de 1’évolution. Tout

en admettant 1’évolution biologique, le Magistere insiste sur la création immédiate de

%% D, LAMBERT, Science et théologie, p. 169.
9 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 203.
131



chaque a@me humaine par Dieu. A 1’évidence, cet énoncé s’avére théologiquement,
philosophiquement et scientifiquement problématique.

Probléme théologique et philosophique d’abord. Au centre, se posent la question de la
vision du monde (de la réalité), celle de la représentation de I’action de Dieu dans la création
et plus particuliérement celle de sa toute-puissance. La métaphysique qui y est impliquée est
celle dominée par la vision mécanique de I’univers, accordée a une théologie qui privilégie
la notion de miracle et qui, somme toute, se signale par « le caractere absolu de la puissance

de Dieu, censé faire tout ce qu’il veut »*00

. Rien donc ne limite I’action de Dieu qui, pour
tout dire, se réserve le droit d’intervenir, de rompre les lois de la nature et de suspendre leur
cours. Ainsi la matiere se pense-t-elle comme une pure passivité, sans aucun pouvoir propre.
Non seulement il y a déni de 1’autonomie réelle dans la nature, mais aussi I’appauvrissement
de la notion traditionnelle de creatio continua.

Probléme scientifique, enfin. L’affirmation magistérielle postulant 1’évolution du
corps a partir d’'une matiére vivante préexistante et la création immeédiate de 1’ame par Dieu
a ceci de particulier que, d’un c6té, elle inscrit le corps dans la temporalité, on remarque, de
I’autre coté, exclut ’ame de la temporalité. Ainsi présente-t-elle I’ame comme une réalité
extérieure venue habiter le corps. Dieu est congu comme un ingénieur cosmigue ou comme
«un vigile » qui, surveillant de loin I’évolution de 1’homo, lui infuse miraculeusement a un
moment donné de 1’évolution une ame créée a part. Cette posture serait en contradiction
avec les découvertes scientifiques qui relévent que le cours de I’histoire des vivants est une
explicitation de la richesse potentiellement contenue dans les étres.

Pour leur part, G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould abordent la question de
I’avenement de I’humain dans I’optique de la thématique d’émergence, laquelle a pris un
chemin aléatoire et contingent. L’humain a été conditionné par le champ du possible. A la
lancinante question de savoir si une telle approche était capable de fonder une conception
holistique de I’homme et de mettre en avant sa spécificité par rapport a d’autres vivants, il
ressort de notre étude que, telle qu’elle est conduite par ces trois chercheurs, la réflexion sur
la thématique d’émergence conjugue la continuité et la discontinuité, elle articule la
continuité dans le temps et le surgissement imprévisible et non répétable et fait appel aux

notions de seuils.

%90 5 _M. MALDAME, « Le dessein de Dieu et la tradition chrétienne », in Connaitre, n° 26-27 (septembre 2007),
p. 151.

132



G. Martelet situe la différence irréductible de ’étre humain avec les autres vivants

dans ce qu’il appelle le non-fossilisable*®™*

qui figure Desprit, lequel s’épanouit dans le
langage articulé, producteur de la culture. Plutot que de s’appuyer sur un critére isolé et de
considérer en premier les activités d’abstraction, J.-M. Maldamé propose une approche
systémique. Il recourt au concept d’intégration, et donc a la notion d’ame qui, a ses yeux, a
I’avantage de désigner I’homme comme un animal qui intégre mieux les aptitudes
communes & tous les vivants. Cette approche brise avec la conception spiritualiste et
substantialiste de I’ame ou cette derniére est assez souvent. Faisant prévaloir, pour sa part,
une approche par le bas, celle qui part des racines biologiques communes a I’ensemble des
vivants de par leurs origines, J. Arnould situe le propre de ’homme dans la possibilité qu’il
a de se déterminer, de choisir et d’entrer dans le jeu des relations multiples.

Quand le scientifique, a cause du réductionnisme méthodologique inhérent a sa
démarche, appréhende 1’évolution comme «un immense jeu de mutations apparues au
hasard et sélectionnées »** et I’humain comme « constitué grace a de complexes séries [sic]

de hasards et aurait donc pu ne pas exister »*%

, le regard du philosophe, et par-dela, le
regard du croyant, reconnait dans la venue a 1’existence quelque chose comme un don. Le
croyant fonde le réel en Dieu. Pour cela, il recourt a une notion technique qui, dans une
perspective biblique, a Dieu pour seul acteur : la création. Ce mot dit que la cosmogéneése et
I’anthropogenése restent entiérement traversées par 1’action de Dieu. Il ne ferme pas pour
autant la porte a I’explication par des causes de la nature.

La question posée est alors celle de 1’articulation entre le discours scientifique, qui
privilégie les causes naturelles de la nature, et le discours théologique, qui se référe a
I’action de Dieu dans la création. Plus concrétement, la question Se poserait en ces termes :
comment conjuguer critiquement ces deux ordres de causalité ? Comment articuler la
description scientifique de la réalité et I’interprétation de la réalit¢ a partir des données
révélees ?

De ce point de vu, il s’avére important de préciser aussi bien le sens de la notion de
création que la nature de I’action de Dieu au sein de cette derniére et de montrer de quelle
maniere il est légitime de parler de la création par 1’évolution ou de I’action de Dieu dans

I’évolution. De sorte qu’il soit possible de dire que tout est a la fois de Dieu et de la nature.

1 Cf. G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 92.
%2 M. DELSOL, « Le hasard dans la nature et son "sel” épistémologique », p. 459.
“% |bid, p. 457.

133



Comment donc G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould s’y prennent-ils ? C’est a cette

réflexion que nous allons nous atteler dans la deuxieme partie de ce travail.

134



Deuxieme partie :
L’ACTION DE DIEU ET LA QUESTION
DU SENS DANS LA CREATION

135



Dieu s’est révélé dans I’histoire de ’humanité. Il 1’a fait d’'une maniére particuliére
dans I’histoire du peuple Hébreu. Cette autocommunication de Dieu est consignée dans un
livre appelé la Bible, les Saintes Ecritures, la Parole de Dieu. La Bible est la mémoire d’un
peuple, rapporte la promesse d’une terre, la venue d’un Sauveur manifesté en Jésus de
Nazareth, la mission des apotres aux confins de la terre. En tant que Parole de Dieu dans une
parole humaine, c’est-a-dire la parole que Dieu dit par des hommes en divers langages, elle
est au fondement de la foi et toute réflexion théologique. Le Magistére de I’Eglise et les
théologiens sont au service de la Révélation contenue dans le Livre, regu et lu en Eglise.

Le Magistere ecclésiastique a charge d’enseigner, rappeler, transmettre la foi, veiller a
sa pureté et a sa plénitude. En revanche, les théologiens, pour paraphraser Jean-Marie
Tillard, s’intéressent de manicre singulic¢re a I’intelligence du contenu de la foi. Ils cherchent
a examiner, de facon méthodique et critique, la pertinence des affirmations traditionnelles, a
évaluer la portée des doctrines, a vérifier les équilibres, a analyser les langages, a décrypter
le sens authentique des propositions de la f0i***. Ils constituent ce qu’il convient d’appeler le
magistére des théologiens. Les deux magistéres, c’est-a-dire « le Magistére de I’Evéque et le
Magistere du théologien », selon la belle expression du théologien dominicain Claude
Geffré, existent au service du peuple de Dieu, de la méme Parole qui n’est pas pour le
chrétien quelque chose du passé, tel par exemple un document antique, mais une parole de
vie. De cette maniére, « leur relation mutuelle doit étre conspiration »*®°, complémentaire.
Les relations ont-elles toujours été ainsi ?

La vocation du théologien étant celle de penser les données de la foi et d’étre comme
«une corrélation critique et mutuelle entre I’interprétation de la tradition chrétienne et
I’interprétation de notre expérience humaine contemporaine »*®® marquée par une culture
scientifique, aprés avoir examiné la question de 1’origine et de 1’évolution de I’homme dans
une perspective scientifique, il semble indiqué, dans cette partie du travail, de nous centrer
sur I’agir de Dieu dans la création. Il est utile de prolonger I’analyse sur la maniére dont le
croyant est appelé a prendre en charge I’énoncé théologique du salut qui ouvre a une
dimension universelle dans le temps et dans ’espace et qui, dans le méme mouvement, porte

I’espérance.

404 Cf. J.-M. TILLARD, « Théologie et vie ecclésiale », in B. LAURET et F. REFOULE, Initiation & la théologie.
Introduction, tome I, Paris, Cerf, 1982, p. 175.

> C. GEFFRE, Le Christianisme au risque de 'interprétation, p. 213.

“% Ibid, p. 9.

136



La rencontre du discours théologique avec le discours scientifique fortement marqué
par la vision évolutionniste du monde ou le paradigme du devenir, ou plutdt le paradigme de
I’histoire, pose nombre de questions dont la plus fondamentale concerne la conception de
I’action de Dieu dans la création. Comment dire le « je crois en Dieu créateur » dans un
monde marqué par le développement d’une vision historique ? Comment articuler un
discours théologique qui, d’une part, honore la notion biblique de la création ainsi que la
tradition biblique animée par I’Ecriture et, d’autre part, intégre les acquis scientifiques,
sachant que c¢’est le méme monde qui est dit créé par Dieu et qui, en méme temps, fait objet
d’investigations scientifiques ?

Nous nous proposons, dans les lignes qui suivent, d’explorer les propositions
théologiques avancées par G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould & ces questions. Nous
verrons dans quelle mesure leurs approches contribuent a 1’¢laboration d’un discours
théologique apte a rendre intelligible 1’action de Dieu hors des catégories de la théologie
naturelle et de nécessité. Pour y parvenir, nous répartirons notre étude en trois chapitres. La
Bible contient de multiples attestations sur la création. Ce sont des textes fondateurs de notre
foi. Le premier chapitre tentera de répondre a la question du « comment la Bible dit la
création ». Le deuxieme chapitre visite de preés les propositions théologiques de G. Martelet,
J.-M. Maldamé et J. Arnould sur la question du « comment Dieu agit dans la création » sous
I’éclairage de la conceptualité scientifique présidée par la notion d’histoire. Comment, ici,
honorer les notions chrétiennes de plan divin, d’élection, d’eschatologie ? Autrement dit,
comment concilier ces notions avec celles de hasard, d’aléatoire et de contingence ? Bref,
comment faire réussir la création ? Tel est I’objet du troisiéme chapitre. Enfin, une
conclusion sommaire viendra récapituler les points marquants, ouvrant également de

nouvelles perspectives.

137



Chapitre 4 : Comment la Bible dit la création ?

Que faut-il entendre par la création ? Que nous dit la Bible a ce sujet ? La réponse a
la question du « comment la Bible dit la création ? » nous situe devant deux exigences. La
premiere consiste a recenser, a répertorier les textes bibliques qui traitent du théeme de la
création. Le cadre limité de notre propos nous dispense d’un tel travail, mais le présuppose.
En conséquence, nous nous efforcerons de mettre en évidence quelques textes et themes
fondamentaux tant du Premier que du Deuxiéme Testament. La deuxieme exigence est
d’ordre méthodologique. Quel ordre faudrait-il suivre dans le traitement de notre
problématique ? Que privilégier ? Est-ce 1’ordre des livres tel qu’il prévaut dans le texte
canonique et commencer, pour cela, par les récits du livre de la Genése ? Quel critere
prendre en compte ?

L’exégese appuyée par les sciences telles que 1’archéologie, 1’histoire, I’histoire
comparée des religions y apporte un élément de réponse. Plus précisément, nombre de
spécialistes s’accordent pour dire que les récits de la Genese « naissent au sein d’une histoire
et du sein de cette histoire, ils valent méme, a certains égards, comme interprétation de cette
histoire. Ils sont liés a une expérience intra-historique d’Israél, engagé dans une alliance
sélective. Ce qui est premier, chronologiquement, c’est ce que vit et a vécu Isra€l »407.

Dans ce sens, le premier point nous aidera a cerner la foi en Dieu Créateur comme,
avant tout, une foi enracinée dans I’histoire. Il s’agit, pour nous, de recevoir les grandes
questions que pose la Bible, « questions de I’homme. Et il nous faut écouter ces fréres qui
ont cru percevoir des réponses de Dieu, ou, plus souvent, qui se sont sentis

accompagnés »*%,

On y abordera, successivement, la création dans la perspective
préexilique et aussi dans la perspective de I’exil avec un regard particulier sur le Deutéro-
Isaie. Les deux points suivants examinent des textes qui, soit, soulignent 1’incognoscibilité
de I’acte créateur originel, soit, tout en reconnaissant I’inévitable anthropomorphisme de
notre langage, le font passer au crible de la critique. Le quatrieme point dégage les éléments
fondateurs de la foi néotestamentaire en la création. Enfin, un cinquiéme point fera ressortir

les constantes de la confession biblique en la création. Les conclusions qui en résultent sont

7 p, GISEL, La Création. Essai sur la liberté et la nécessité, [’histoire et la loi, [’homme, le mal et Dieu,
Genéve, Labor et Fides, 2° éd., 1987, p. 18.
“%8 £ CASTEL, Commencements, Paris, Centurion, 1985, p. 8.

138



de nature a éclairer les affirmations bibliques et a susciter un approfondissement de la

théologie de la création.

4.1. De la foi en Dieu présent dans I’histoire a la foi en Dieu Créateur

L’essentiel du message biblique est que le cosmos et tout ce qu’il contient est 1’ceuvre
du Dieu unique et vrai, Créateur et Libérateur d’Israél. Dans les lignes qui vont suivre, nous
nous proposons d’appréhender les faits fondateurs d’une telle foi. Nous voulons comprendre
comment Israél en est arrivé a confesser Dieu créateur. L’entrée dans I’intelligence de cette
problématique ameéne a aborder la création dans la période apres la sortie d’Egypte et dans la

période exilique.

4.1.1. La création dans la perspective post-exodale

D’un point de vue biblique, I’idée de la création est une expression de foi du croyant,
de I’Hébreu en particulier. Si le theme de la création et celui de I’histoire (histoire du salut)
semblent s’imbriquer l'un et I’autre ou fonctionner dans une espece de cercle
herméneutique, une thése s’affirme depuis la parution en 1936 de Le probléme théologique
de la doctrine de la création dans [’Ancien Testament de Gerhard Von Rad. La confession
de foi sur la création est considérée comme seconde par rapport au vécu ou a 1’expérience
existentielle et historique du peuple d’Israél*®®. Plus exactement, la foi en la création dans la
période post-exodale ou préexilique serait subordonnée a la foi fondée sur la libération
attachée a I’Exode. Le franciscain Adalbert-Gautier Hamman (1910-2000) partage cet avis.
Il parait, & ses yeux, que la réflexion sur la création ou sur 1’énigme de I’origine « est
d’abord la foi en 1’élection. Aussi le livre de I’Exode joue-t-il un role autrement central dans
I’histoire spirituelle d’Israél »"'°. La théologie sous-jacente se fonde sur I’expérience du

salut, ¢’est-a-dire, sur celle de la proximité de Dieu dans I’histoire de son peuple.

%9 Cf. P. GISEL, La Création. Essai sur la liberté et la nécessité ; E. BEAUCAMP, La Bible et le sens religieux
de ['univers, Paris, Cerf, 1959 ; P. GIBERT, « Création, histoire et salut. Le rapport des origines de I’univers
dans la Bible aux origines de I’histoire d’Israél », in Création et salut, Bruxelles, Facultés universitaires Saint-
Louis, 1989, p. 85-104 ; R. MARTIN-ACHARD, Et Dieu crée le ciel et la terre, p. 20.

M0 A -G. HAMMAN, L homme, image de Dieu. Essai d’une anthropologie chrétienne dans I’Eglise des cing
premiers siécles, Paris, Desclée, 1987, p. 9.

139



Comment justifier une telle posture ? Evidemment, dans sa vie, chacun de nous a été
marqué un jour ou 1’autre par un événement porteur de croissance ou non. Un événement qui
I’a transformé de manicre irréversible, devenu moment de passage ou de référence,
impliquant un avant et un aprés. Au fond, Israél lit la foi en la création a partir de sa
libération historique, la sortie d’Egypte, qui constitue le moment de sa naissance comme
peuple. Pour prendre la mesure de cette affirmation, il suffit de jeter un regard sur le statut
d’Israél avant I’Exode. En réalité, ce peuple ne représentait rien dans le concert des nations.
Ecrase, englouti par ses oppresseurs dans une terre étrangere, il était un peuple en état
d’anéantissement. Cependant, a travers I’Exode, Dieu s’est révélé Libérateur : il a arraché
Israél a la maison de la servitude, I’a constitué comme peuple. De son coté, Israél en est
arrivé a la découverte d’un « Dieu qui agit historiquement et qui réalise sa volonté dans

b1
I’histoire »

. Cette expérience a provoqué la réflexion du peuple d’Israél sur son destin, sur
son rapport avec Dieu : « Qui est-il, ce Dieu qui nous a fait sortir d’Egypte ? ».
Dt 26,5-10 est, a ce titre, tres significatif dans la vie et la foi de 1’Israél biblique. En

effet, considéré comme le credo hébreu le plus primitif*'?

, ce texte aligne une série
d’événements historiques qui, dans leur ensemble, seraient a la base de la naissance d’Israé€l
comme peuple : la vie nomade, le temps des patriarches, 1’oppression subie et la sortie
d’Egypte avec la traversée de la Mer des Roseaux, le don de la Torah qui établit le droit, la
longue et pénible installation a Canaan. Cet éventail d’événements a doublement éveillé la
conscience des Hébreux. D’un c6té, il y a la prise de conscience par le peuple du fait que

M3 De autre cote,

« son présent avait été précédé d’un devenir, d’un processus historique »
le peuple découvre la présence d’un Dieu bienveillant, qui remplit son espace historique :
Yahvé Dieu qui choisit un peuple, prend soin de lui, le guide et le libere de la main de ses
oppresseurs.

Pierre Gisel en vient a cette considération : la foi en la création « fut d’abord foi au
salut : elle confesse et se référe & une libération, une délivrance, un don »***. La libération
d’Egypte et I’installation en terre cananéenne restent au principe de la foi d’Israél. Jos 10, 5-
15, Jg 4-5 et Ex 15, 1-18 semblent I’attester. Ces textes indiquent clairement que c’est en

partant de son expérience historique, de son présent, qu’lsra€l a appris a y discerner les

signes de I’agir libérateur de Dieu et qu’il en est ainsi venu a articuler son credo en un Dieu

1 3. WERBICK, « Histoire/Action de Dieu », in P. EICHER (dir.), NDT, Paris, Cerf, 1996, p. 403

#12 J-L. RUIz DE LA PERA, Teologia de la creacion, p. 23.

3 G. von RAD, Théologie de I'Ancien Testament. \Jol 2 : Théologie des traditions prophétiques d’Israél,
Genéve, Labor et Fides, 1972, p. 93.

“4p_ GISEL, La Création. Essai sur la liberté et la nécessité, p. 19.

140



Créateur et Seigneur du monde*'®. La foi en la création peut, en amont, s’entendre comme
une relecture, une réécriture de la geste libératrice de Dieu. Méme jugement dans la bouche
d’Evode Beaucamp : «Ici, I’histoire s’avére donc premiére, 1’idée d’un Dieu Créateur
n’arrivant qu’aprés »**°. C’est aussi le point de vue de Medard Kehl*!’. Francois Castel
apporte ici une précision qu’il faut prendre au sérieux. Il considére que le theme de Dieu
créateur reste mineur dans I’univers vétérotestamentaire ou Dieu est confessé avant tout
comme Dieu de I’ Alliance, le Libérateur*®.

Au regard de ce qui précéde, nous pouvons nous autoriser de présenter
schématiquement le mouvement de la mise en forme de la foi en la création de la maniere
suivante :

(1) Tout d’abord, il faut noter que le theme de la création n’est pas premier dans la
généalogie des themes bibliques. Pierre Gibert a ici une formule qui dit juste:
« rédactionnellement, le récit de I’origine n’est et ne peut jamais étre premier »**,

(2) Ensuite, il faut reconnaitre le chevauchement du théme de la création avec celui de
I’histoire (histoire du salut) dans une espéce de cercle herméneutique que, empruntant les
mots a Pierre Gibert, il convient de nommer « une nécessaire circularité »*°. Ce qui, en toute
rigueur, induit 1’interdépendance des deux thémes. A vrai dire, la reconnaissance du
caractére fortement marqué de la foi en Dieu libérateur n’exclut nullement sa coexistence
avec la foi en Dieu créateur. La frontiére entre les deux n’est toujours pas facile a établir.
Qu’il suffise de constater que la Bible offre une mosaique des textes sur la cosmogonie, des

visions qui sont également en circulation en Egypte, au Proche-Orient, en Inde, en Chine, en

5 Outre I’expérience d’un Dieu libérateur dans I’histoire, quelques textes préexiliques qui abordent le théme
de la création le font au travers de la thématique de la conservation de 1’univers. On a, entre autres, les Ps 24,
1s; 74, 12-17 ; 78 ; 93 ; 95, 3s ; 98, 9-15, etc. La théologie de ces psaumes, et particulierement celle du Ps 93,
est traversée par un arriére-plan polémique qu’il faut situer dans le cadre de controverses avec la mythologie
cananéenne de Baal avant I’exil. A cet égard, la question prioritaire repose, non pas tellement sur « qui a créé
le monde ? », mais sur « qui ne cesse de procurer la fécondité et la vie ? » Autrement dit : entre Yahvé et Baal,
«a qui Israél doit-il ce qu’il récolte chaque année et dont il vit ? » La réponse est bien claire pour un israélite :
c’est Yahvé, car c’est lui le Maitre de tout. Sur ce sujet, on peut lire M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était
bon », p. 141-143).

418 E BEAUCAMP, La Bible et le sens religieux de ['univers, p. 83.

“7 A ce sujet, nous pouvons évoquer cette affirmation de M. Kehl qui fait figure de conclusion & un long
développement : « Dés lors, ce n’est plus le temps originel de la création qui est considéré comme le lieu
privilégié, toujours a réactualiser, de 1’expérience de Dieu, mais I’histoire du peuple de Dieu elle-méme dans
laquelle, de fagon toujours nouvelle, Dieu se révele lui-méme et révéle sa volonté qu’il n’est pas possible de
faire découler d’aucune ordonnance cosmique » (M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 140).

8 £ CASTEL, Commencements, p. 7.

9 p_GIBERT, « Création, histoire et salut », p. 97.

20 Ibid, p. 97.

141



Afrique Noire. Pour trancher sur la question, nous avancerions que si I’expérience
existentielle du peuple peut paraitre premiere tel que le soutiennent nombre de spécialistes
de la science biblique, comme ceux que nous venons de citer, il convient de préciser
également que I’interprétation de ce vécu et sa compréhension auraient conduit le peuple a la
quéte d’une origine a jamais atteinte qui soit la plus antérieure. Dans ce sens, le théme de la
création en est venu a prolonger les résonances du vécu du peuple (I’expérience de I’Exode)
en remontant a 1’origine du temps. Autrement dit, en réfléchissant rétrospectivement a partir
de son expérience de libération, le peuple en serait venu a la conviction que c’est le méme
Dieu tout-puissant qui, ici comme au commencement du monde, a procuré la vie, le salut, le
bonheur, la liberté et a vaincu les forces du chaos*.

(3) Enfin, il importe de considérer les notions d’alliance-élection, en tant qu’elles
expriment la fidélité de Dieu aux promesses faites aux patriarches, comme le fondement de
I’expérience croyante d’Israél, en son début, comme peuple, et au cours de son histoire. Le
plus fondamental des attributs de Dieu n’est-il pas, non pas sa toute-puissance, mais la
gratuité de sa bonté dont la fidélité a I’alliance abrahamique et sinaitique est le socle ?

Résumons-nous pour dire que 1’objet premier de la foi en Dieu créateur dans la
période post-exodale n’est pas la quéte d’un premier commencement. Elle est une foi qui
s’appuie sur 1’expérience de la gratuité de Dieu qui, de rien, s’est créé un peuple. La sortie
d’Egypte et I’installation en Canaan en constituent des pi¢ces-maitresses. La liturgie, le
parfait répondant du theme d’Alliance, souligne a la fois 1’antécédence de ce dernier par
rapport au théme de la création et leur complicité. En clair, si la notion d’Alliance a di
présider a la genese de 1’idée de la création, celle-Ci en est venue expliciter celle-la. Par
ailleurs, le prophétisme exilique aurait largement contribué au développement de la

422

théologie de la création*”,

4.1.2. La foi en la création dans la perspective de I'Exil : le cas du Deutéro-lsaie

Aprés avoir approché la création dans la période qui a suivi la sortie du peuple Hébreu
d’Egypte et ayant considéré cette derniére comme événement fondateur de la foi en la
création, tentons de dégager la dominante de la foi en la création dans la période exilique en

portant un regard particulier sur le prophéte qu’on appelle le Deutéro-Isaie.

21 Cf. A. GANoCzY, Homme créateur, Dieu créateur (trad. fse d’A. Liefooghe), Paris, Cerf, 1979, p. 119.
%22 A ce sujet, on peut lire J.-L. RuIz DE LA PERA, Teologia de la creacion, p. 26-27.

142



i. L’expérience de I’Exil comme moment fondateur de la foi

L’expérience de la déportation a Babylone a été un événement douloureux pour le
peuple juif sur tous les points de vue. Celui-ci se voyait dépossédé de tout : il perdait sa terre
qui est le signe concret de la bénédiction de Dieu, son roi (médiateur entre Dieu et le
peuple), son Temple (lieu de la présence de Dieu). Cette situation est telle que, pour
reprendre 1’observation de Thierry Magnin, elle allait entrainer la disparition du peuple
d’Israé€l, d’un point de vue religieux423 et culturel. D’expérience, en effet, nous savons que,
pour un peuple opprimé, 1’espérance de la libération nourrit les réves et les conversations.
Ces derniers sont, en profondeur, agités par le souvenir des exploits réalisés par le passé,
vantent et remémorent la geste des héros 1égendaires. Cela fut le cas pour le peuple d’Israél.

Au cceur de ce drame, ou le peuple assistait impuissamment a 1’effondrement de son
identité et de ses repéres, naissent des questions qui taraudaient tous les esprits : « Dieu a-t-il
oublié son peuple ? Ne pourra-t-il pas faire d’autres prodiges en sa faveur comme il le fit
autrefois lors de la sortie d’Egypte » ? Des prophetes et des prétres, aussi bien ceux parmi
les exilés que ceux qui sont restés en Palestine, vont s’employer a relever I’espoir défaillant,
tenter d’apporter des réponses nouvelles, poser de nouvelles bases théologiques afin de
ranimer la foi et I’espérance des coreligionnaires. Leur conviction était totale : la force de
Yahvé n’a pas tari. Ce Dieu qui créa son peuple de rien, ¢’est-a-dire, qui donna naissance a
son peuple en 1’appelant des contrées lointaines est aussi celui qui le recréera aujourd’hui et
demain (Is 43, 5-6.16-19 ; 45, 18). Il est capable de créer la vie a partir de la mort qu’est,
pour le peuple, la déportation en terre étrangere, de ranimer les ossements desséchés (Ez 37).

L’auteur des chapitres 40 a 55 de D’actuel livre d’Isaie, et que la critique moderne
désigne par le nom de Deutéro-Isaie, est I’un des principaux artisans de ce sursaut de foi. Il
a la ferme conviction que Dieu peut décider la fin de tout parce qu’il est le principe de tout
(Is 40, 22-28 ; 42, 5-6 ; 44, 24-26). Une attitude est alors exigée du peuple : garder confiance
en I’Alliance (Is 51, 9-11). Comme on peut le lire en Is 41, 4 et 51, 9-11, ce prophéte
embrasse d’un méme regard de foi les trois moments de 1’histoire : le passé, le présent et le
futur, soit la création aux commencements, la libération d’Egypte (la création d’un chemin
dans les eaux pour assurer le passage des Hebreux) et la restauration du peuple (le retour
prochain a Jérusalem). La protologie, la sotériologie et I’eschatologie se répondent, a

I’intérieur d’une méme économie.

23 T MAGNIN, Devenir soi & la lumiére de la science et de la Bible, p. 239.
143



Ce regard unificateur du temps redynamise la confiance en la puissance et en la
fidélité salvatrices de Dieu. Il signifie que I"unique Dieu réalise le méme et unique plan du
salut, «un seul et méme dessein traverse 1’univers et I’histoire, qui prend racine ab
initio »**. Trois éléments ressortent de ce propos. Tout d’abord, on retient que ’action de
Dieu est coextensive avec la durée du processus historique de 1’univers. En clair, « avec le
Dieu d’Israél le temps est fait d’une chaine illimitée de genéses »*%°. Ensuite, il y a une mise
relief de I’unité constitutive du couple création-salut traversée par un va-et-vient incessant
entre la continuité de I’action créatrice et 1’action historique. Concrétement, le Libérateur qui
sépare les eaux de la Mer Rouge est a la fois le Créateur qui a séparé les eaux de I’océan
primordial. Enfin, on voit que cette mise en situation de la totalit¢ du temps sous 1’ceil
bienveillant et agissant de Dieu instaure une vision réaliste et optimiste de la vie. L histoire
d’Isra€l devient le gage de la sécurité par rapport aux cosmovisions superstitieuses et
pessimistes de ses voisins, soumises & un destin incontrdlé, & une sorte de fatum anonyme*.

Le moins que nous puissions dire est que le Deutéro-Isaie a largement contribué a
I’¢élaboration d’une théologie de la creation. Plus concrétement, en quoi se distingue-t-il en

la matiére ?

ii. La particularité du Deutéro-Isaie

A croire Evode Beaucamp*?’, le prophéte Jérémie, précisément dans Jr 32, 17 et 33,
25-26, peut étre vu comme le premier prophéte a avoir parlé explicitement de la création.
Toutefois, il semble que nul autre que le disciple anonyme d’Isaie, contemporain de I’Exil
des judéens a Babylone (VI° siécle av. J.-C), ne sut mieux franchir le pas décisif en faisant
de la création un des théemes clés de son entreprise prophétique. D’aucuns le qualifient de

premier écrit qui, pendant I’Exil, ait opéré une jonction entre création et monothéisme dans

24 E. BEAUCAMP, La Bible, p. 104.

%25 R. MARTIN-ACHARD, Et Dieu crée le ciel et la terre, p. 39.

“26 Dans Dieu pour penser, Ill, Dieu, Paris, Cerf, 2010, le théologien belge Adolphe Gesché s’efforce a
montrer la différence entre la foi judéo-chrétienne et la vision du monde paien antique. Selon lui, le dieu
mythologique, comme par exemple Zeus, est soumis aux lois et a la fatalité, & un fatum anonyme et tout-
puissant, qu’il décalque les lois universelles, fixées d’avance et irréfragables (p. 90).

2T E. BEAUCAMP, La Bible, p. 84 et 91.

144



une attestation formelle et didactique*?®, une vraie synthése entre le théme de la création et
celui du salut*®,

C’est sous sa plume, et ¢’est la en fait son plus grand mérite, que « le verbe araméen
bara fait son entrée dans I’hébreu biblique »*°. Décidément, ce verbe occupe une place
privilégiée chez lui, soit les trois-quarts de ses différents emplois dans la Bible et se décline
en plusieurs occurrences. Quand, par exemple, il se rapporte aux éléments du monde (Is 40,
26.28 ; 41, 20; 42, 5; 45, 12.18; 51, 13), bara évoque un travail de fagconnement, de mise
en ordre ou de mise en forme. Il peut également avoir pour objet le peuple lui-méme, lui
aussi créé par Yahvé (Is 43, 1.7.15)*%,

La théologie deutéro-isaique se signale également par une forte insistance sur la
puissance de la Parole de Dieu, manifestement efficace et agissante (Is 46, 11 ; 48, 15 ; 55,
8-13). Sans doute, ainsi que le remarque J.-M. Maldamé, on y note une réelle mise en
évidence du couple « agir-parler » qui donne au verbe bara tout son sens : celui de «1’acte
par lequel Dieu fait tout ce qui est en le disant »**%. De fait, de méme que Dieu a appelé
Israél pour en faire son peuple (Is 45, 3-4 ; 48, 12 ; 54, 6), il appelle aussi toutes les choses a
étre (Is 48, 13). Le monde, comme I’histoire, ne se construit pas d’aprés une séquence
anonyme de cause a effet; il n’est pas livré au hasard et a la nécessité. Il ne reléve pas non
plus d’une force impersonnelle ou d’un sacré neutre, mais de la volonté¢ d’un Dieu Vivant,
d’un Sujet qui prend position en faveur de son peuple et de ses créatures (Is 45, 18-20). En
un sens, le message deutéro-isaique est pour le moins circonstancié : il sert a consolider la
conscience croyante du peuple dans la puissance et la volonté secourables de Dieu. En
annoncant le nouvel Exode hors de Babylone, il le décrit sous les couleurs du premier Exode
hors de I’Egypte et dans les circonstances extraordinaires qui I’accompagnérent®?. Sans
doute réécrit-il le retour de I’Exil comme le pendant de la sortie d’Egypte et,
symétriqguement, comme 1’acte créateur du peuple.

A tout dire, la formulation explicite de la confession de foi créationnelle est
étroitement liée a des circonstances historiques du peuple et répond a des préoccupations

proprement théologiques : celles d’affermir la foi dans 1’Alliance atrophiée par la

%28 p_ BEAUCHAMP, « Création. Théologie biblique », in J. Y. LACOSTE (dir.), DCT, p. 283.
%29 J.-P. LONGCHAMP, La création du monde, Paris, DDB, 1990, p. 101.
0 D, CERBELAUD, «Création et décimation: perspectives théologiques », in J.-M. EXBRAYAT et E.
GABELLIERI (dir.), Nature et création entre science et théologie, p. 57.
31 Cf. Ibid, p. 57-58.
2 ] -M. MALDAME, Création et Providence, p. 35.
% Cf. G. von RAD, Théologie de I’Ancien Testament, vol 2, p. 213.
145



déportation. Sans nier a I’'idée de la création son statut de présuppos¢ logique dans
I’imaginaire collectif du peuple hébreu, cependant, dans le contexte deutéro-isaique, les
affirmations explicites en la création apparaissent comme le prolongement de la foi en
Yahvé libérateur d’Israél ; des affirmations formulées avec un vocabulaire dont les
références oscillent entre la création du monde et la création ou la recréation du peuple.
Aussi la création du cosmos s’entend-elle comme le pendant de la recréation d’Israél.

A partir de ce qui précéde, il parait possible, en conclusion, de ramener ici en trois
points complémentaires 1’évolution de la foi en la création :

(1) La littérature exilique aurait favorisé 1’éclosion et la systématisation du discours
théologique sur la création, qui reste un théme associé a I'unicité de Dieu.

(2) C’est pendant et au retour de I’Exil que ’assise céleste de Yahvé s’arrache au seul
espace juif pour embrasser toutes les nations. La toute-puissance de Dieu prend une
dimension universelle ; on le percoit comme un Dieu qui tient toutes les nations dans sa
main et non seulement son peuple élu®* (Jr 32, 27-29). Ce qui n’exclut nullement la
présence des traces de 1’universalisme de Dieu avant I’Exil (voir Am 9).

(3) Le vécu du peuple, que certains nomment modéle historique de la création*”,
constitue I’un des arriere-plans de la théologie de Gn 1. Qu’en est-il de la création d’apres ce

livre ?

4 A Torigine, estime Emile Beaucamp, le caractére céleste de Dieu n’implique pas ’idée d’une seigneurie
strictement universelle. Ce qui se comprend mieux lorsqu’on s’appuie sur des textes comme Dt 33, 28 ou le
ciel de Yahvé s’entend d’abord comme celui de Palestine. Il s’agit du ciel sous lequel se joue le destin du
peuple élu et, plus particulierement, celui qui domine Jérusalem. Assis dans sa demeure, de la-haut, Dieu dirige
I’histoire (Is. 7, 18 ; 18, 4). De fait, si Dieu est hors de temps et espace, autrement dit, s’il n’est soumis ni au
temps ni a I’espace, c’est sur son peuple que son efficience toute-puissante s’exerce de manicre singuliére. Une
fois que 1’on sort des frontiéres géographiques d’Israél, on est hors de la zone d’influence de Yahvé (Jr 16, 13 ;
Dt 4, 28 ; 28, 36). Et Emile Beaucamp de conclure : « Avant I’exil en effet, la Bible ne préte guére attention a
tout ce qui se passe hors du territoire de la terre promise, n’éprouvant pas le besoin d’y supposer I’exercice de
la puissance de Yahvé ». C’est avec I’exil qu’on prend 1’idée de 1’universalisation du ciel et du pouvoir de
Dieu. Désormais donc, « de trés haut, Dieu exerce en toute partie de la terre habitée son action providentielle ».
Et ce pouvoir de Yahvé qui doit partout regarder et agir sur la terre ou sont dispersés ses élus finit par s’étendre
jusqu’a la limite de tout créé. On arrive donc a I’idée que Dieu dépasse 1’univers en toutes ses dimensions
spatiales et temporelles (cf. E. BEAUCAMP, La Bible, p. 79-83).

35 1 "affirmation biblique de la création comporterait une véritable pluralité d’aspects qu’il faut regrouper en
deux catégories ou modeles. On a le modéle « sapientiel » fondé sur I’émerveillement provoqué par
I’ordonnancement révélé dans le cosmos et qui trahit un savoir-faire. De 13, on en conclut 1’existence d’un
artisan (Ps 79, 2 ; 104, 1; Jr 10, 12 ; 51, 15). Il y a aussi le modele « historique » qui s’appuie sur I’expérience
historique du peuple d’Israél (cf. D. CERBELAUD, « La création ex nihilo en question », in RT, .90 (1990), p.
358-359). En réalité, les deux modéles auraient servi d’arriére-plan théologique au récit sacerdotal de la
création.

146



4.2. La création d’aprés Gn 1-2 : récits d’origine absolue de la vie

On ne peut aborder la question de la création dans une perspective biblique sans
évoquer Gn 1, 1-2 ,4a et Gn 2, 4b-25 (Gn 2, 4b-3, 24). Dans cette étude, il sera question de
dégager les axes fondamentaux des attestations de ces hommes qui, pour reprendre une
formule de F. Castel que nous avons déja citée, « ont cru percevoir des réponses de Dieu, ou,

plus souvent, qui se sont sentis accompagnés ». Nous voulons cerner la singularité et

I’actualité de ces textes.

4.2.1. Deux récits notoirement différents sur l'origine ou le commencement ?

La Genése s’ouvre sur deux narrations substantiellement opposées sur ce qu’il

convient d’appeler le premier-matin-de-/ 'histoire du monde : Gn 1-2, 4a et Gn 2, 4b-25 (soit

Gn 2, 4b-3, 24); deux recits aussi éloignés que possible par leur langue et par leur

inspiration ou leur maniére de concevoir les choses**.

Leurs différences sont tellement notoires qu’ils n’ont rien a voir ['un pour I’autre.

Mais leur juxtaposition garde son sens. Dans le tableau qui suit, nous présentons de maniére

synthétique les différences les plus repérables.

Gn 1-2, 4a

Gn 2, 4b-25

1. Elle s’ouvre par la création du ciel et de la terre et
situe le processus inaugural dans le milieu aquatique
indifférencié : un énorme tohd waboh( fait d’eau sur
laquelle plane la ruah®®’ de Dieu.

2. La création de I’humain représenté dans sa
bipolarité sexuelle (ish et isha, méle et femelle) et
dans sa multiplicité (« Il les créa ») marque le terme
de I’ceuvre créatrice. L’homme y est vu comme « le
sommet d’une pyramide cosmologique », le chef-
d’ceuvre.

3. Elle se distingue par une succession rythmée,
progressive et harmonieuse dans 1’ensemble de la
création réalisée par la parole.

4. Elle répartit I’ceuvre créatrice en six jours et se
termine par le sabbat consacré au Seigneur. Elle est

fortement marquée par une vision positive et

1. Le décor crépusculaire est une terre pas encore
travaillée.

2. Elle s’ouvre par la création de [’homme-Adam et
s’achéve par celle de la femme-Eve, qui vient sauver
I’homme de I’enfermement dans un morbide et stérile
face-a-face avec lui-méme — ce qui vaut a ce récit le
titre du récit de création de [’humanité plutdt que de
la création de I’univers

3. Elle décrit Dieu comme un artisan-jardinier, qui fait
«pousser du sol toute espéce d’arbres séduisants a
voir et bons a manger » et fabrique le monde avec ses
mains.

4. Si ce récit est dépourvu de la dimension temps, la
création ne reste pas moins placée sous le signe du

8 Cf. G. von RAD, Théologie de I’Ancien Testament.
Genéve, Labor et Fides, 1963, p. 128.

437

Vol 1: Théologie des traditions historiques d’Israél,

Nous adoptons cette écriture. En cas de citation d’un auteur, nous respecterons sa transcription.

147




équilibrée de la création, ne présentant ni tension ni | risque et d’une ouverture vers un horizon

risque pour I’humanité. Ici, demain est assuré. eschatologique.
5. Elle emploie deux verbes : créer et faire ; et elle fait
de I’étre humain ’image de Dieu. 5. Elle parle de la création en termes de « modeler,

fagonner » ; ’humain est une créature qui a regu le
souffle de Dieu.

Malgré ces divergences, les deux récits baignent dans un fond commun : ils soulignent
I’anthropocentrisme de I’ceuvre créatrice de Dieu. L’homme est le point d’orgue, le centre
de I’action créatrice, le maitre de toutes les créatures, le porte-parole de 1’univers ; son réle
¢tant d’associer ce dernier a la louange qu’il doit rendre a Dieu.

Remarquons tout de suite que cette dualité des récits d’'un méme événement fondateur
est problématique. Pourquoi 1’origine absolue, c’est-a-dire ce qui est au fondement, a la
source de tout, se dit-elle dans des narrations multiples au lieu d’étre une narration unique
tant il est vrai que, par nature, le commencement absolu n’est jamais double ? Trois pistes de
réponse nous aident a faire face a cette difficulté¢. La premicre est d’ordre rédactionnel.
Francois Euvé fait cette remarque : « Le rédacteur final de la Genése a "collé” ces récits
d’une fagon qui pourrait les faire paraitre comme en continuité »**. En effet, bien qu’ils se
situent au début du texte canonique, dans leur état rédactionnel actuel, ces récits sont loin
d’étre chronologiquement premiers. Les spécialistes n’arrivent pas a leur attribuer une date
précise. Dans 1’ensemble, les deux récits sont éloignés par leurs traditions et les époques de
leur mise en écriture. D’apreés I’hypothése classique, Gn 1-2, 4a, souvent rattachée a la
tradition sacerdotale (Priesterlicher Kodex, P en sigle), remonterait au temps de 1’exil et se
situerait entre le VI° et le V® siécle avant notre ére et, donc au retour de 1’exil babylonien*®.
Geéneéralement considérée comme la plus ancienne, I’écriture de I’histoire d’Adam et Eve
(Gn 2, 4b-25), dite récit yahviste (J) parce que Dieu y est appelé Yahvé, se situerait entre
David et I’époque des grands prophétes, probablement entre IX® et VI11° siécle avant J.-C.

Deuxiémement, cette dualité de récits pourrait se justifier par le fait que, dans toute
remontée aux origines, le narrateur subit I’influence du milieu ambiant. Pour citer P. Ricceur,
« ’expérience du narrateur offre des modeles de plus en plus affinés susceptibles de guider

« la projection aux origines » et d’en conjecturer le "comment” »**°. Enfin, la troisiéme piste

8 £, EUVE, Science, Foi, Sagesse. Faut-il parler de convergence ?, Paris, Atelier/Ed. Ouvriéres, 2004, p. 126.

%9 I es datations sont fluctuantes d’aprés les auteurs. Frangois Castel, par exemple, situe la composition de Gn
1 pendant la période de la domination perse, soit entre 450 et 300 av. J.C. Il justifie cette hypothese par les
rapprochements de pensée et de vocabulaire avec le Second Isaie, qui présente Cyrus comme le bras de Dieu.
Selon lui, cette position se confirmerait par la comparaison avec les Ps et la littérature sapientiale qui prendrait
son essor & cette période (F. CASTEL, Commencements, p. 9).

9P RICOEUR, « Penser la Création », in Penser la Bible, Paris, Seuil, 1998, p. 83.

148



porterait sur 1’objet global du message biblique. Ce qui nous conduit a I’observation d’A.
Dupont-Sommer selon laquelle « la Bible, est un recueil religieux : elle ne présente aucun
écrit dont le sujet ou le contenu soit proprement scientifique, mais seulement, de-ci de-I3,
quelques traces des conceptions scientifiques qui avaient cours dans 1’ancien Israél »* e
message biblique ne saurait s’imposer hors du paysage théologique et religieux.

Cette indication a trop d’importance pour qu’on la néglige. Deux éléments se
détachent. D’un c6té, on reconnaitra que le récit qui ouvre le livre de la Genese, nommé « le
récit sacerdotal de la création entend transmettre, non seulement des connaissances
théologiques, mais aussi des connaissances naturelles (...). La théologie avait trouvé dans
les connaissances naturelles de 1’époque un instrument parfaitement adapté, dont elle
pouvait se servir pour développer des sujets déterminés de maniere adéquate — ici la
croyance & la création »**2. On notera, de Iautre coté, que ces deux récits ne sont ni une
information ni une description historiques. Pas plus qu’ils ne présentent un compte rendu de
I’origine, entendue comme avant le temps et hors du temps, lorsqu’il n’y avait encore
absolument rien, ou comme le premier-matin-de-/ ‘histoire*®, ils ne décrivent pas des faits
d’ordre scientifique, historique et biologique. Leur but est strictement théologique :
confesser Dieu avant tout comme instance fondatrice et instauratrice du cosmos dans 1’étre.

Aussi convient-il d’indiquer la maniére dont on y congoit 1’acte créateur.

4.2.2. Dieu créa. La création, acte de séparation et d’organisation

Précisons tout de suite que notre propos n’est pas de faire un travail d’exégese.
Toujours est-il qu’on ne saurait faire 1’économie des résultats exégétiques. Notre intérét
porte sur le récit sacerdotal. Ce qui n’exclut pas que nous fassions des allusions au yahviste.

N’en déplaise a ceux qui veulent prendre au pied de la lettre tout I’habillage littéraire
de ce récit, la recherche exégétique moderne, sous la mouvance de 1’essor de 1’explication

scientifique, conduit désormais a lire la création en Gn 1 comme une césure, une

“1 A. DUPONT-SOMMER, « La science hébraique antique », in R. TATON (dir.), Histoire générale des sciences :
t. 1, La science antique et médiévale. Des origines a 1450, Paris, PUF, 1994, p. 136.

42 3. von RAD, Théologie de I’Ancien Testament, vol 1, p. 133.

3 expression est de P. GISEL dans La Création. Essai sur la liberté et la nécessité, p. 112.

149



séparation***. La grande majorité des exégétes est unanime pour dire que ce récit inaugural
nous révele un Dieu qui crée sous le mode de séparation, instituant un temps et un espace
ordonnés. L’exégete frangais Marie-Joseph Lagrange (1885-1938) avait une formule qui dit
juste : Dieu crée « en distinguant les parties confuses du monde et en les peuplant »**°. Cela
signifie que Dieu fait usage d’une parole dont I’efficacité est telle que son autorité sur les
eaux ténébreuses — un lieu sans vie ni forme — est irrésistiblement suivie d’effet: la
déchaotisation. C’est ce que nous laisse entrevoir Gn 1, 2.

Sans nier I’idée d’un avant qui nous échappe, 1’évocation de la formule « la terre était
vide et vague » (tohd wa bohu) contraint a s’interroger sur sa signification et son statut. A
quoi renvoie le fameux tohu-bohu, le chaos ? Que signifie-t-il ? En effet, ce mot exprime
quelque chose d’informe, d’indéfini, d’inorganisé, un état aqueux, un substrat inqualifiable.
En référence au mythe babylonien Enuma-Elisch, il désigne une étendue d’eau, une sorte de

48 soit une étendue

mélange chaotique et indifférencié d’eau salée et d’eau douce (Apsu)
d’eau contenant les germes de vie en attente et que les égyptiens dénommaient le Noun,
personnification de 1’océan primordial.

Qu’en est-il du statut de ce chaos? De qui ou de quoi tient-il son existence ?
L’herméneutique du deuxieme verset du premier chapitre de la Genese donne lieu a des
affrontements et a une pluralité d’interprétations. Alfred Marx avance que lorsque Dieu
s’appréte a créer le monde, il dispose déja d’une matiére premicre constituée de terre, de
ténebres et d’eau, ces différents éléments se mélangeant en une masse chaotique, un tohu-
bohu*’. En fait, s’il parait tomber sous le sens que le tohu-bohu existait avant sa
structuration par le Créateur, 1’idée d’un chaos incréé parait intenable a cause justement du
premier verset. Dans quel cas nous serions en présence d’un dualisme cosmologique, qui
suppose I’éternité de la matiére comme on le retrouve dans la conception grecque,
principalement chez Aristote, ou la matiére prima est hors du temps, sans commencement ni
fin. En revanche, nombre d’exégétes et de théologiens bibliques considérent que la
compréhension de I’expression tohu-bohu ne saurait s’effectuer hors des textes bibliques
comme Jr 4, 23 qui évoque une terre désertée et plongée dans 1’obscurité ; Dt 32, 10 et Is 24,

10 ou tohu-bohu dit un lieu de solitude et de non-vie ou regne la stérilité de la mort. D’autres

4 P, BEAUCHAMP, dans son essai sur Création et séparation. Etude exégétique du chapitre premier de la
Geneése, Paris, Cerf, 2005, en fait un motif favori.

#5 M.-J. LAGRANGE cité dans P. BEAUCHAMP, Création et séparation, p. 17.

8 Cf. M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 151.

“T A, MARX, « Genése 1, 1-2, 4a », in Ph. CARDON (dir.), Dieu, le monde et I’homme. Hasard ou projet ?,
Paris, O.E.I.L, 1988, p. 84.

150



encore se réferent au Ps 107 (106), 40 et a Jb 6, 18 qui, respectivement, évoquent 1’absence
de chemin, disent un espace sans sécurité, sans référence spatio-temporelle ni orientation
possible. Il s’agit d’un espace inhospitalier et invivable ou la vie et sa diversité ne peuvent se
déployer. Pour Paul Beauchamp, tohu-bohu « désigne un état de la terre ou la vie est
impossible »*8, En termes teilhardiens, nous parlerons du néant créable qui, par virtualité
passive d’arrangement, est une possibilité, une imploration d’étre. Adolphe Gesché voit dans
le tohu-bohu un espace ou les choses vont pouvoir advenir sans étre encore déterminées,
I’état de la terre lorsqu’elle n’est pas travaillée, organisée par le Créateur.

Pour I’essentiel, 1’idée que 1’écrivain biblique exprime au travers de 1’expression toh(

bohu pourrait, au dire de Georges Auzou, s’entendre de cette maniére :

« Avant que fOt le monde tel que nous le connaissons, avant qu’il fat créé, la
"terre” (...) n’était pas notre terre. Comme dans les cosmogonies de 1’ Antiquité,
comme dans plusieurs des textes bibliques (...), une réalité préexiste, nocturne et
abyssale, les eaux originelles, le monde humide, le réceptacle de tout le

possible »**.

En traduisant Gn 1, 1 par « En un commencement, Dieu créa le monde », il apparait
nettement que le tohu-bohu, ce « réceptacle de tout le possible », qui sera organisé, arrangé
et peuplé par la suite, «n’est que le début de quelque chose qui arrive ou qui se
manifeste »*°. Par conséquent, il ne peut étre vu comme le commencement absolu, ce qui
est chronologiquement premier, ce qui initie ou inaugure une succession dans le temps.

Pour mieux se faire une idée sur la création comme arrangement du chaos originel ou
comme séparation des éléments, il convient de se replacer dans le cadre général de la
littérature vétérotestamentaire ou, dans sa pluralité de modeles opératoires, la notion de la
création évoque assez souvent la victoire de Dieu sur les négativités de la vie représentées
par des monstres fabuleux, dits Rahab ou Léviathan (Ps 74, 12-15 ; 89 ; 104, 7). De la méme
maniére, le Deuxiéme Testament voit en la résurrection du Christ le motif référentiel de la

création.

“8 P BEAUCHAMP, dans son essai sur Création et séparation, p. 162.

49 G, Auzou, Au commencement Dieu créa le monde. L histoire et la foi, Paris, Cerf, 1973, p. 161.
0 |bid, p. 147.

151



En effet, face aux mythes en vogue dans 1’espace méditerranéen oriental et du Proche-
Orient ancien® dominés par le polythéisme, des théogonies et des théomachies, ol
I’'univers serait « le résultat non intentionné ou mal intentionné d’un combat entre dieux
rivaux »*2, le prétre conteur oppose sa foi monothéiste. Ce travail de distanciation et
d’appropriation le conduit a la mise en avant de I’unicité et de la transcendance de Dieu en
tant que principe hors pair de structuration singuliere de I’espace et du temps et, plus
précisément, comme l'unique ordonnateur de la vie. C’est ici qu’il convient de dégager
I’actualité de I’ceuvre théologique de ce conteur : I’univers, tout comme I’homme, n’est rien
sans la main puissante de Dieu ; sans lui, ils retourneraient au chaos.

Dans I’herméneutique de la création comme séparation, trois remarques s’imposent.
D’abord, dire la création comme séparation, c’est dire que rien n’est ni émanation, ni
génération, ni debris de la divinité de Dieu, mais des créatures vouées a une existence
autonome. Une telle lecture dédivinise la nature. Elle s’oppose a une vision sacrale du

monde : « posée face a Dieu, celle-ci [la nature] est profane, séculiére »*3

. Au passage,
indiquons que cette facon de voir les choses se démarque de la vision du monde négro-
africain ou tous les espaces (la forét, les bosquets, la savane, les rivieres, les sources) sont
peuplés d’esprits bons et maléfiques. Dans un tel horizon culturel, non seulement la nature
est objet d’adoration et de respect, ce qui est d’ailleurs trés positif d’autant plus qu’on y
retrouve un soubassement écologique, mais plus encore elle inspire une peur démobilisante.
Il nous semble qu’aujourd’hui, plus qu’hier, 1’afro-chrétien, s’il veut vraiment entrer dans le
concert des « créateurs » et « découvreurs », est sommé de se libérer d’une telle mentalité.
Bien entendu, nous nous refusons a épouser une logique qui consiste a dépouiller la nature
de sa divinité. Il s’agit, pour nous, d’adopter une vision plus adéquate de la nature et d’une
éthique de créativité.

Passons maintenant au deuxieme élément qui ressort de la compréhension de la
création comme séparation. Il se révele comme un appel fait 8 ’homme a mettre un ordre
dans le chaos en référence a 1’action déchaotisante de Dieu*’. Enfin, il y a la mise en
exergue de la notion de temps ou d’histoire ; notions qui relevent du registre scientifique et

qui, en méme temps, incluent 1’idée de processus, de genese, de devenir, d’évolution.

1 Ici, le monde serait fille des dieux ou bien naitrait d’un mariage du ciel et de la terre ; Iunivers pourrait
avoir éclos d’un ceuf originaire.

%52 A, GESCHE, Dieu pour penser, t. I11 : Dieu, p. 89.

3 J. VERMEYLEN, « Les représentations du cosmos dans la Bible hébraique », in F. MIEs (éd.), Bible et
sciences. Déchiffrer ['univers, Bruxelles, Lessius, 2002, p. 69.

o4, GANoOCzY, L’ homme créateur, Dieu Créateur, p. 159.

152



Comment ne pas voir en ces affirmations le lieu potentiel d’un discours scientifique sur la
nature aujourd’hui dominée par le paradigme du devenir ? Des lors, en se méfiant des
symétries factices ou d’un concordisme batard, il se dégage un espace d’échanges entre le
théologien et le scientifique sur la respectabilité du réel. Car, différents par leurs méthodes et
leurs représentations du monde, I’un et 1’autre s’invitent a la prise en charge de la dimension

historique qui suppose le monde comme un donné préalable qu’il faut rendre intelligible.

4.2 .3. Dieu crée les choses en collaborant avec la nature en devenir

L’examen de Gn 1 nous fait découvrir une série d’injonctions/invitations : « Que la
terre verdisse de verdure... » (v. 11); «que les eaux grouillent d'un grouillement d'étres
vivants... » (V. 20) ; « que les oiseaux se multiplient sur la terre ... » (V. 22) ; « que la terre
produise des étres vivants selon leur espece... » (V. 24). Le constat est la. On se trouve
devant un surgissement, un engendrement : la terre produisit de la verdure, des herbes
portant semences selon leur espéce ; elle produisit bestiaux, bestioles, bétes sauvages selon
leur espéce ; les plantes se répartissent et s’organisent elles-mémes pour porter une semence
propre. Tout ce qui surgit apparait comme une réponse a I’injonction de Dieu dont la parole
fait naitre des possibilités nouvelles. Il s’avere que ces nouveaux étres n’ont avec Dieu
qu’un rapport indirect. Sans doute voit-on s’écarter 1’idée d’une création immédiate, « d’un

faire direct »*°

et, donc, d’une création faite une fois pour toutes dans un temps révolu.
Ainsi ce récit se démarque-t-il d’une vision fataliste de la vie que 1’on retrouve, par exemple,
dans la mythologie grecque. Il donne a la vie sa consistance, sa valeur d’aventure risquée ou
rien n’est définitivement fixé d’avance.

Loin des catégories verbales actuelles telles qu’elles sont apprivoisées par le
paradigme de 1’évolution, le prétre narrateur ne congoit pas moins le bara de Dieu comme
celui qui produit les choses de facon totalement inattendue, ou encore comme celui qui
« crée les choses de la nature en collaborant avec la nature en devenir »**°. La créature déja
créée est par avance dotée de fécondité, habitée par des potentialités a transmettre la vie,
disons a produire sa propre croissance. C’est ce que, dans le langage d’Adolphe Gesché, il

457

convient d’appeler des « structures de capacites » . On voit que dés 1’abord une injonction

**° Nous empruntons cette expression & J.-M. Maldamé dans la Création et Providence, p. 44.
% A, GANOCzZY, La Trinité créatrice. Synergie en théologie, Paris, Cerf, 2003, p. 244.
7 A, GESCHE, « Un secret de salut caché dans le cosmos ? », in Création et salut, 1989, p. 32.

153



est donnée « a un étre déja la pour que proviennent de lui des étres non existants et pour que
ces étres apparaissent, fonctionnent et se groupent dans une activité qui les fasse vraiment
exister »*®. C’est a la nature de faire le reste. Une longue histoire, celle de la vie qui est
initiée, mais une histoire qui n’est pas abandonnée a elle-méme.

La dynamique interne de la narration sacerdotale atteste une réelle évolution de pensee
par rapport a la source yahviste. Ce dépassement se lit substantiellement dans le passage
« d’un Dieu artisan ou jardinier, a un Dieu qui parle »*°. Plus exactement, on passe « du
Dieu artisan-sculpteur et artisan-jardinier du chapitre 2 au Dieu "nommant” les eéléments

pour les faire advenir a I’existence du chapitre 1% »*®

. A I’évidence, il y a en Gn 1 comme
une invitation, une exhortation a ce qui est déja crée a opérer son propre développement
grace a ses virtualités positives. De maniere plus significative, ici « la parole devient
sollicitation de ce qui fut créé auparavant & produire encore du nouveau »*. Mais il y a
encore plus. Plus d’un indice littéraire suggere le caractére dynamique et non achevé de
’acte divin.

Que constatons-nous ? A. Gesché nous donne une clé de lecture. L auteur s’appuie sur
le choix des verbes. La Septante fait usage, non du verbe enai qui est un verbe statif, mais du
verbe ginomai (genéthethd, kai egeneto : "que devienne, et cela devint”), un surplus par
rapport a la formule hébraique haya (yehi, wa yehi : "que soit, et cela fut”). On voit aussi que
la Geneése s’ouvre par 1’évocation du chaos. A cet égard, dire : « Au commencement, Dieu
créa le ciel et la terre, et [cette] terre était un chaos », ne reviendrait-il pas a dire que Dieu
créait les choses dans leur principe général, mais leur laissait le droit de s’inventer, selon
leur logique ("selon leur semence”), sans qu’il intervint davantage en cette occurrence ? En
un mot, Dieu laisse les choses se faire, devenir, advenir, « chacune selon son espéce »*%% ?

On peut, a juste titre, soutenir que Gn 1 exprime « la foi en un Dieu qui veut une
histoire de la matiére et de la vie, qui donne libre cours, qui la laisse s’organiser par étapes et

463 (Cette lecture attire I’attention sur la consistance de la nature-terre.

selon ses propres lois »
Du coup, elle écarte le monisme émanationniste. Elle fait droit a la notion de creatio
continua et atteste sa pertinence dans une réflexion théologique élaborée a I’aune de la

théorie de 1’évolution ou de la conception historique du vivant. La mise en valeur de ce lien

%58 J.-M. MALDAME, Création et Providence, p. 44.

9 F_ EUVE, Science, Foi, Sagesse, p. 129.

0 p_GIBERT, « La pluralité des concepts de création », in Etudes, t.3766, n°6 (juin 1992), p. 816.
81 \W -H. SCHMIDT, cité dans A. GANOCzY, La Trinité créatrice, p. 243.

2 A GESCHE, Dieu pour penser, t. IV : Le cosmos, p. 134.

%83 A, GANOCZY, Christianisme et neurosciences, p. 27.

154



exige qu’on se garde d’une certaine naiveté qui fait entendre cette expression dans un
rapport de totale homologie ou d’étroite synonymie avec la notion de conservation de 1’étre
— de cet étre issu de la création ex nihilo — et trés souvent comprise comme une répétition, la
continuité du méme, ¢’est-a-dire de ce qui demeure-identique-a-soi-méme***, pour reprendre
la belle expression du théologien allemand Jurgen Moltmann. Les analyses sur la théorie de
I’évolution nous ont permis de mettre en évidence quelques propriétés de la nature : le
dynamisme, la liberté, 1’autonomie, I’imprédictibilité¢, I’indétermination, la présence des
potentialités inédites, la tension vers 1’optimal. Cet éclairage enrichit 1’intelligence de la
notion de création continuée. Nous écartant de la réduction de la création a une action
réalisée dans un passé lointain, nous pouvons comprendre le concept de création continuée
comme le fait que Dieu prend au sérieux la temporalité inscrite dans son ceuvre. Elle dit que
la création n’est pas « la reproduction d’un étre a 1’identique, 1’¢laboration selon un schéme
préétabli, c’est le don d’une vie authentique, c’est-a-dire d’une vie libre, consciente et

autonome »*%°

. Cette approche reste encore a creuser. Le cinquiéme chapitre reviendra sur la
compréhension de la notion de création et sur la représentation de ’action de Dieu. Ces
réflexions auront pour effet de nous aider a mieux cerner la création continuée.

Pour le moment, il nous appartient de relever la présence d’un faire divin: la
bénédiction (béragd) qui sanctionne le dynamisme, la capacité auto-organisatrice du créé.
La formule « Dieu bénit » met a nu toute prétention d’une nature absolument autoréférée. A
notre avis, cette formule semble répondre a la question : comment du nouveau peut-il
s’ajouter a I’étre ou comment le plus peut-il surgir du moins ? Tout simplement parce que ce
qui advient est le résultat d’un acte éminemment positif. La création est bénie et qu’a chaque
étape de la genése, le Créateur dit que cela est « bon ». La création qui a recu la faveur de la
bénédiction, et qui ne saurait étre elle-méme 1’agent de son effectuation concréte, voit donc
cette faveur effectuée. L’acte créateur vise déja I’existence des étres particuliers. En effet,
pour le narrateur biblique, la productivité de la terre est suspendue a I’injonction de Dieu qui
n’implique pas nécessairement un « faire direct ». L’acte créateur est plutot une sollicitation,
une persuasion. N’est-ce pas cela que P. Beauchamp a en vue lorsqu’il dit que « Dieu ne fait
pas tout d’un coup parce qu’on ne peut pas tout dire d’un coup »%%% 2 Visiblement, cette
affirmation compacte ne veut rien énoncer de plus que 1’idée qui insinue qu’ab initio, Dieu

engage la création dans la dynamique du devenir, 'ouvre 2 un champ de possibilités

%% J. MOLTMANN, Dieu dans la création. Traité écologique de la création, Paris, Cerf, 1988, p. 269.
5 F. EUVE, « Darwinisme et religion : Aspects théologiques », RTL, n° 40 (2009), p. 496.
%% p BEAUCHAMP, Création et séparation, p. 123.
155



internes. La création serait instruite par un commandement d’invention. Toute créature est
comme par antonomase appelée a étre donneuse de vie. Pour le dire autrement, loin de
s’apparenter a une horloge enti¢rement réglée d’avance, la création est plutdt investie d’une
loi interne d’invention et d’enfantement. En parlant ainsi, on ne craindrait pas d’en dire
autant au sujet de la description yahviste de ’homme modelé avec la glaise du sol (Gn 2, 7 :
Adam, 1’étre humain générique ou I’humanité venant d’Adamah, la terre ou la glébe),
signifiant que I’homme est corporellement tissé de la méme étoffe que le monde. 1l est lié a
la terre. D’ailleurs, on voit que cette condition est déclarée trés bonne (Gn 1, 31).

Certainement, il est hors de propos de concevoir I’homme comme un simple processus
inhérent au cosmos ou a la biosphére. Ni simple chose, ni pur objet, ’homme a recu le
souffle de I’haleine venant d’ailleurs. Aussi faut-il, comme nous le recommande G.
Martelet, « chercher par-dela la nature, le Principe et la Source non seulement de ’homme
comme esprit, mais de ’univers lui-méme auquel 1’homme esprit se trouve incorporé »*07,
Le souffle divin anime ce glébeux. La-dessus, une précision s’impose : ce souffle n’a rien a
Voir avec la communication d’un élément divin dans I’homme. Il s’agit de I’animation du
compos¢ humain par I’impulsion divine sans laquelle rien ne se passerait468. Si bien que,
d’aprés la Bible, la vie de I’homme dans sa totalité dépend de Dieu : « Dieu retire son
souffle et ’homme retourne a la terre » (Ps 103, 29). Ce souffle qu’il accorde au fils
d’Adam, Dieu, au moment ultime, le recueille sur les Iévres du mourant (Qo 12, 7).

Au demeurant, les représentations d’origine/commencement répondent & une raison
strictement théologique : le narrateur sacerdotal, tout comme le yahviste, est au service d’un
monothéisme militant. 1l dit la confession du Dieu Créateur appelant, lui seul, la totalité des

étres a ’existence.

4.2.4. Quand Israél dit Elohim bara, il s’attend a un événement exceptionnel que
Dieu seul peut réaliser

La narration sacerdotale inscrit la thématique de la création sur le schéme d’un appel a
I’existence. Pour marquer la particularité de I’action divine, le narrateur fait usage de deux

verbes : faire (asah) et créer (bara) qui revient sept fois (Gn 1, 1.21.27 ; 2, 3.4). Outre le fait

7 G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 27.
%8 Narrativement, cet acte vient juste distinguer I’humain des animaux, qui sont simplement modelés tout en
étant vivants.

156



qu’il établit une analogie entre 1’action de Dieu dans la création et le travail humain (cf. Ps
8, 47), le verbe faire souligne la présence mystérieuse et dynamique de Dieu dans le monde,
sans porter atteinte ni & sa propre transcendance ni a I’autonomie du cosmos. Somme toute,
le prétre écrivain fait sortir Dieu de la représentation du premier moteur, parce que Dieu
n’agit pas par intérim, mais fait agir469.

Par ailleurs, dans ses multiples emplois en Gn 1-2, 4a et dans toute Bible hébraique le
verbe créer (bara) n’a pas le sens de « faire de rien », de « faire passer du néant a 1’étre » car
ces mots n’ont pas de sens dans la mentalité et les perspectives bibliques ; mais de « faire du
neuf, du jamais vu, de I’inoui » et a pour caractéristique unique de n’avoir qu’un seul sujet :
Dieu*”°. On le voit, & la question : « pourquoi y a-t-il quelque chose plutdt que rien ? », le
narrateur sacerdotal répond : c’est Dieu qui appelle la totalité des étres a 1’existence en sorte
qu’il n’y aurait rien de ce que nous voyons sans cet acte volontairement libre, gratuit et
amoureuX. L’idée de la création dit simplement que 1’origine fondatrice de tout ce qui est se
trouve en Dieu seul.

En effet, en tant que forme de causalité propre a Dieu, le bara s’effectue par la
médiation exclusive de dabar, la parole, qui désigne a la fois une qualité de maitrise et de
domination sur ce que la matiére a d’opaque, de résistant, de pesant et renvoie a ce que
I’action de Dieu a d’universel et d’efficace®’*. En ce sens, bara ignore le schéme
démiurgique ou le mode opératoire de création par fabrication*” qui suppose une matiére
préexistante. La fabrication se répete. Or, I’acte divin de créer signifie précisément et
simultanément appeler a 1’existence le-jamais-été, ce que I’on n’attend pas, I’irruption
d’événements contraires a toute attente ; ¢’est réaliser du radicalement nouveau. Au modele

de création par émanation des platoniciens et face au schéme aristotélicien de

469 Cf. P. BEAUCHAMP, Création et séparation, p. 88.

470 G. Auzou, Au commencement Dieu créa le monde, p. 161 ; A. WENIN, D ’Adam a Abraham ou les errances
de I’humain, ou les errances de [’humain ou les errances de ’humain. Lectures de Genése 1,1-12,4, Paris,
Cerf, p. 38.

1 J-M. MALDAME, « Création et événement », in J. GREISCH - G. FLORIVAL (dir.), Création et événement
autour de J. Ladriére, p. 89.

472 Gn 2, 4b-25, par contre, congoit la création sur le modéle d’une activité qui fagonne une matiére. Il n’en
reste pas moins que ce langage semble étre choisi pour faire comprendre que le monde est une ccuvre
extérieure par rapport & son auteur comme l’est une ceuvre a l’architecte. Il est vrai aussi que le mode
opératoire de la création par la parole est loin d’étre une modalité typiquement biblique. Le récit égyptien de
création de Thébes dit expressément au sujet du dieu Soleil : « Il se mit a parler au milieu du silence, Il ouvrit
les yeux des hommes et il fit qu’ils voient. Il se mit a crier, la terre étant alors inerte, son cri se fit entendre, nul
autre n’était encore » (F. CASTEL, Commencements, p. 22).

157



3 _ si nous pouvons

I’autoproduction éternelle du monde et a sa théorie des quatre causes
nous permettre un tel anachronisme — le bara leur préfére largement de loin la typologie de
création par la parole. Qu’est-ce qui justifie une telle préférence ?

Nous le savons, du point de vue anthropologique, la notion de parole recéle une
grande richesse. Elle est le lieu du dévoilement, de la manifestation de I’altérité. Elle
introduit la distance nécessaire a toute relation vraie. La parole est le lieu ou I’homme se
révele dans ses intentions profondes. C’est non sans raison que la psychologie et la
psychanalyse lui accordent une place capitale. En ce sens, la création par la parole dit que
Dieu est un sujet qui parle. L’écouter vaut mieux que le voir. Car sa parole est performative :
un mot suffit pour que la lumiére surgisse.

L’usage du bara dans Gn 1, 1 et en 2, 3.4 n’est pas anodin. L’intention premicre est
théologique, a savoir souligner la dépendance de tous les étres a la libre volonté créatrice de
Dieu. A travers la mention d’une cosmologie bispatiale se dessine une réelle volonté de
démythiser le culte astral en vogue chez les peuples voisins. 1l en est ainsi de la création des
monstres marins dans Gn 1, 21 qui, a 1’évidence, semble répondre a une préoccupation
théologique : « affirmer, contre les cosmogonies et les théogonies assyro-babyloniennes, que

74 et libérer ainsi ’homme de la peur et du

Dieu est ’'unique et que tout est créé par lui »
fatalisme qu’alimentent ces monstres, eux qui, en réalité, ne sont que de simples
composantes de la réalité créée.

Le triple bara de Gn 1, 27 qui suit I’impératif délibératif faisons (Gn 1, 26) en écho
avec la création de I’humain attire justement 1’attention sur sa particularité et son éminence
par rapport a d’autres créatures. Dans tous les cas, il n’en demeure pas moins que 1’humain
s’insere dans les longs et lents processus de la cosmogénése et de I’anthropogeneése. L argile
est sa substance composante, indice de sa précarité ontologique.

A la lumiére de ce qui précede, il est possible de conclure. Il est important de rappeler
que I’horizon culturel de la production des textes placés en téte de I’Ecriture est étranger a
celui des chercheurs de notre époque. Gn 1, 1-2, 4 s’écarte de maniére radicale d’un monde
soumis a un principe cosmologique anonyme ou a une force aveugle. Bien au contraire, le
cosmos dans sa totalité globalisante dépend de 1’action libre de Dieu, dont la parole est

créatrice. Mais le propre de cet acte n’est-il pas d’étre au-deld de nos capacités

“3 Dire que le bara biblique ne suppose aucun préalable matériel, c’est affirmer qu’il n’existe ni matiére ni
forme préexistantes, ni cause efficiente ni cause finale hors de Dieu.

4 J.-M. MALDAME, « La genése face a la science », Copyrights 2010 www.domuni.org, p. 9 sur 13; ID,
Création par évolution, p. 80.

158


http://www.domuni.org/

d’appréhension intellectuelle, un acte qui résiste a nos représentations, parce qu’il est sans

témoin direct ?

4.3. La création dans Job et dans le Deuxieme livre des Maccabées : les
limites de D’intelligence humaine devant le mystére de I’acte créateur

Autant la raison scientifique s’emploie a décrire, donner les représentations des
choses, autant dans le champ théologique nous faisons face a la difficulté de notre existence
humaine. Cette derniére ne peut pas se dire de maniére parfaitement rationnelle, notre
langage reste toujours en deca de ce que nous expérimentons. Parler de la création c’est,
d’emblée, renoncer a parler d’une chose assignable, saisissable avec des outils scientifiques.

La littérature biblique offre des attestations qui se distinguent soit par la dénonciation
de I’anthropomorphisation de 1’action divine telle qu’il ressort d’une certaine tradition
théologique décrivant Dieu avec des traits humains, soit par leur souci de garder a Dieu sa
toute-puissance et son autonomie absolue, tout en mettant en lumiéere les limites de I’humain
devant les mystéres de 1’acte créateur initial. Jb 38-42 et 2 M 7, 22-28 s’inscrivent dans cet

horizon de pensée.

4.3.1. Job 38-42 et la question de la finitude humaine devant le mystére de I'ceuvre
de Dieu

La prétention de 1’étre humain a tout ramener a ’ordre rationnel et a des évidences
empiriques se heurte au mystere de la constitution du monde au méme titre que la conduite
de 'univers qui impose une limite asymptotique a sa connaissance. Autant dire que ’acte
créateur initial échappe a 1’évidence et a la perception empirique. Il en est ainsi car le début
est justement, de toutes choses, la seule qu’on ne voit pas. Nul, y compris les auteurs des
grands récits des origines, ne prétend avoir assisté a la création*”>. En le disant, nous ne
voulons pas faire ceuvre d’une théologie négative qui, pour 1’essentiel, postule que la parole

humaine est incapable de faire sur la divinité de Dieu ou sur la création des enoncés non

4> Cf. A. GESCHE, Dieu pour penser, IV : Le cosmos, p. 52.
159



équivoques et d’en donner des preuves contraignantes ; nous savons davantage ce que Dieu
n’est pas que ce qu’il est.

Notre propos est simple : indiquer que le secret ultime de la création nous échappe
puisque celle-ci a son en-soi qui se perd dans la profondeur du désir antécédent de Dieu. De
ce point de vue, le propos qui voit dans le langage scientifique le seul langage vrai, le seul
savoir de la réalité parce qu’il est mathématisé, formalisé ou modélisé, non seulement se
révéle impertinent, mais aussi et surtout se voit remis a sa place. Venant apres, ’homme ne
peut prétendre avoir la maitrise sur tous les contours de la création. Voila le point axial du
dialogue de Job avec Dieu, particulierement des chapitres trente-huit a quarante-deux, livre
qui, de I’avis du théologien et exégeéte de Neuchatel, Robert Martin-Achard, « date
vraisemblablement du V® ou peut-étre méme VI° siécle avant Jésus-Christ »*'®.

En effet, dans la section comprenant les chapitres 38 a 42, I’infortuné Job est
convoqué au dialogue avec Dieu et doit répondre a une avalanche de questions que,
volontiers, nous classons en trois catégories : des questions existentielles telle que « Ou est-
ce que tu étais quand je fondais la terre ? » ; ensuite, des questions d’ordre du savoir telles
que « que sais-tu ? », « que connais-tu ? » ; enfin, des questions relatives au pouvoir ou a la
capacité : « qui a fixé les mesures de la terre ? », « qui enferma la mer a deux battants ? ».
Au travers de ce jeu rhétorique, comme le note Jacques Lévéque avec a-propos, Dieu place
Job devant trois frontiéres existentielles : la limite de sa durée d’homme due a sa finitude
constitutive, la limite de son savoir et celle de son pouvoir*’’. Pressé et acculé dans ce
proces ou Dieu prend a témoins 1’univers et I’ensemble des créatures qui 1’habitent, Job est
irrévocablement sommé de « regarder un monde composé sans lui, ou le rdle insignifiant de
I’homme est a peine visible, pratiquement nul »*78,

Effectivement, ’homme est dans une situation existentiellement seconde par rapport
au spectacle cosmique inaugural. Il s’inscrit dans une généalogie dont il ne garde pas une
mémoire claire de ses ancétres, faute des reperes humains et d’en n’avoir pas été témoin
direct. En tant que puiné dans 1’univers, les lois et la raison derniére qui ont présidé a
I’existence résistent a sa connaissance. Son témoignage sur les ceuvres de Dieu est relatif et,
donc, frappé de limites. A cause justement de son intelligence toujours limitée, partielle et

fragmentaire, Job, et I’homme en général, « ne connaitra jamais que les franges, les

4% R. MARTIN-ACHARD, Et Dieu crée le ciel et la terre, p. 42.

477 J. LEVEQUE, Job et son Dieu, t. 2 : Essai d exégése et de théologie biblique, Paris, J. Gabalda et C*, 1970, p.
517 ; cf. J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 162.

4 p. BEAUCHAMP, Création et séparation, p. 144.

160



"contours" de I’ceuvre de Dieu » et donc ne pourra jamais maitriser ni « rejoindre les secrets
de Dieu ni la raison de ses choix »*’°. La parcelle de son autorité, de ses compétences et de
ses droits se trouve naturellement réduite. En contrepartie, Dieu est non seulement
I’architecte de la terre et celui qui en a fixé les mesures, mais encore le créateur de
I’hippopotame (béhémoth) et du crocodile (Léviathan), ces animaux fabuleux d’ancienne
Egypte, qui sont une menace pour les humains et qui, en méme temps, représentent les
négativités que Dieu seul peut assujettir (voir Ps 104, 29).

Fort de tout cela, Job s’avoue vaincu et, finalement, reconnait 1’énigme constitutive de
la création en faisant I’aveu de sa nescience, de son ignorance : « Je sais que tu peux tout,
que nul projet pour toi n’est irréalisable [...] Oui, j’ai parlé, sans comprendre, les merveilles
qui me dépassent et que j’ignore » (Jb 42, 2-3). Prise de conscience des évidences trop
courtes de la raison humaine sur le Créateur et le mystére grandiose de 1’univers ! Qohélet
I’Ecclésiaste exprime fort bien les limites de 1’esprit humain : I’homme ne peut « découvrir
I’ceuvre que Dieu fait du début a la fin » (Qo 3, 11).

Il en résulte que I’acte créateur ne se joue pas sur le registre scientifique, celui de
I’observation, de I’explication ou de I’expérimentation. Il excéde les limites de 1’esprit
humain. Il résiste et résistera toujours a la perception empirique et objective de type
scientifique. Mais est-ce 1a une raison suffisante pour que 1’homme s’abstienne a toute
interrogation, a toute quéte sur I’apparition de 1univers, de la vie et de I’homme, postulation
qui, somme toute, reste tributaire de 1’état des connaissances du moment ? N’est-il pas du
ressort des exigences et des besoins de I’humanité de se poser des questions, d’élaborer des
théories et scénarios a propos de I’apparition de I’univers, de la vie et de ’humanité, et

comme d’ailleurs la Bible I’a fait la premiére*®°

et comme Job ne cesse de le faire en prétant
a Dieu un langage humain ? En ce sens, la création peut étre racontée. Reste qu’exprimant
I’acte inaugural de Dieu dans 1’étre ou dans le devenir, la création dit I’origine, quelque
chose que 1’0n ne saurait atteindre de facon directe. A ce titre, il faut la recevoir, la

confesser, la contempler, s’en émerveiller. A. Gesché le dit de belle manieére :

« La réflexion sur la création devrait commencer par 1’admiration et I’étonnement,
mouvement qu’empéche la recherche de I’explication. Socrate a donné la, par sa
fameuse invitation au thomazein, la clé de toute connaissance. Et ce porche d’entrée de

la connaissance est bien resté chrétien, s’il est bien vrai que Dieu lui-méme commenca

479 J. LEVEQUE, Job et son Dieu, p. 519.
0 p_GIBERT, « Création, histoire et salut », p. 104.

161



par la, lorsque ses premiers mots furent de s’exclamer que "cela était beau, vraiment
beau”. C’est par I’étonnement que commence la compréhension des choses. Le
"pourquoi y a-t-il quelque chose plutdét que rien” de Leibniz, est d’abord une
exclamation de surprise et de silence qui se suffit a elle-méme, un cri d’éblouissement
qui ne demande rien d’autre que de s’exprimer, sans chercher une réponse qui viendrait

comme linterdire »*,

On voit ici une mise en avant du primat de 1’écoute, antérieure a toute production de
sens, a la raison analytique, descriptive, qui cherche a tout expliquer. A ce titre, le silence de

Job trouve sa pertinence.

4.3.2. Le Deuxieme livre des Maccabées (2 M 7, 22-28) : lirreprésentabilité de
I'acte créateur initial

L’origine, entendue comme la condition constitutive de tout ce qui apparait dans le
cours des événements et qui, pour cette raison méme n’est réductible a aucun, n’est pas
objectivable dans ’ordre de la mesure ou de la représentation physico-chimique*®?. C’est
dire que I’événement originaire, en tant que lieu fondationnel de tout, transcende tout
langage et toute représentation. Il déborde la sphere scientifique. Il n’est pas de 1’ordre de
I’observation ou de I’expérimentation.

Le proces de désanthropomorphisation de ’action créatrice n’a jamais été aussi vif
qu’il ne I’est dans le septiéme chapitre du Second livre des Maccabées ou I’auteur, soucieux
d’affirmer la liberté divine de créer, se prononce en faveur de la création ex nihilo (2 M 7,
28)*8. Au deuxiéme siécle avant notre ére (entre 167 et 165), le roi séleucide Antiochus IV
Epiphane entreprend ’acculturation des territoires conquis. Les juifs s’y refusent. Devant
cette résistance, le roi déclenche une persécution sanglante contre les juifs. Sept freres seront
conduits a subir leur martyre par fidélité a leur conviction religieuse. La mere tente de

réconforter son dernier fils a rester ferme a sa foi en ces termes : « Regarde le ciel et la terre

81 Cf. A. GESCHE, Dieu pour penser, IV : Le cosmos, p. 51-52.
482 3 -M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 109.
88 Cette expression s’est dés lors imposée en une affirmation constante dans la tradition chrétienne pour deux

raisons majeures : 1’'une apologétique et 1’autre dogmatique, la foi en la résurrection du Christ d’entre les morts
servant d’appui théologique tangible.

162



et vois tout ce qui est en eux, et sache que Dieu les a faits de rien et que la race des hommes
est faite de la méme maniere » (2 M 7, 28).

Les propos de cette femme mettent en évidence quatre themes majeurs :

(1) La reconnaissance des limites du savoir humain quant a 1’apparition du monde et
de la vie, I’expérience maternelle étant 1’un des véritables mystéres qui dépassent le domaine
du biologique. Sans faire des accommodations ou des concordismes, notons a ce niveau que,
dans le champ de la théorie du big bang ou de la singularité initiale, on parle du mur de
Planck, cette limite au-dela de laquelle toute réflexion ou toute imagination n’est plus
possible.

(2) L acte de foi en Dieu Créateur a 1’origine de tous les étres et des humains : la vie
(le monde) est un don gratuit de Dieu.

(3) Le lien entre I’aveu d’ignorance sur 1’origine de la vie et I’attente confiante de la
restauration future de cette vie par la résurrection (la confession de foi en la résurrection) ;

(4) L affirmation explicite de 1’idée d’une création a partir de rien ou ex nihilo.
Comme on peut s’en rendre compte, ces thémes traduisent 1’insaisissabilité de ’origine des
choses. Pour tout dire, ils arrachent I’explication de 1’origine « a 1’ordre d’une expression de
la nature historique et narrative pour étre exclusivement transférée a un autre ordre
d’expression, celui de la confession de foi »***,

Que peut vouloir dire 1’énoncé « Dieu a fait tout cela & partir de rien »*®* 2 Notons que
le rien désigne ce qui n’est pas, ce qui n’a aucune propriété métaphysique. Cette formule
d’allure métaphysique se démarque de la tradition philosophique hellénistique instaurée
avec Parménide, le Timée de Platon et Aristote, qui veut que le monde soit éternel, ou une
émanation d’un Principe premier impersonnel, ou encore une dégradation du royaume des
idées. La création ex nihilo pose Dieu comme créateur de la matiére. Elle dit que Dieu a tout
créé «a partir de non étant », c’est-a-dire « a partir de rien », ou encore il a créé « non a
partir de 1’étant », autrement dit de ce qui précédait la création, des éléments primordiaux.
Pour faire bref, la « création ex nihilo » désigne la création comme une action radicalement

ibre et volontaire de Dieu. Rien ne précede 1’action créatrice de Dieu. « Dieu n’a pas besoin
libre et volont de D R de [’act t de D D ’ b

484 b GIBERT, L inconnue du commencement, Paris, Seuil, 2007, p. 142.

*® Dans son Ex Nihilo, vol. 1. L’introduction en philosophie du concept de création, parue en 2011 aux
éditions Hermann, Paul Clavier instruit une vaste enquéte sur la portée philosophique et la sémantique de
I’expression « la création ex nihilo ». Nous n’avons pas pu exploiter a bon escient ce livre car nous sommes
entrés en sa possession juste quand nous nous apprétions a imprimer le présent travail. Certainement qu’il
aurait enrichi notre propos.

163



d’intermédiaires pour faire le monde et ’homme »**. Dans quel cas il se réduirait & un
simple artisan, le démiurge platonicien qui se contente de transformer une matiere
préexistante. Or, en désignant le passage d’un état a un autre état, la transformation suppose
une matiére prime et fonctionne selon la loi chimique bien connue avec le chimiste et
philosophe francais Antoine Laurent de Lavoisier (1743-1794) : « Rien ne se perd, rien ne se
crée, tout se transforme ». C’est 1a I’objet de la science, qui s’intéresse aux transformations
de I’énergie. C’est la démarche qu’adopte la théorie de 1’évolution quand elle décrit
I’enchainement des étapes de 1’évolution des espéces. Il en va tout autrement de la création,
qui désigne ’acte par lequel Dieu pose dans 1’étre un autre que lui, I’univers et tout ce qu’il
contient. Plus simplement, la création dit « le don de I’étre a tous les étres, par un étre
transcendant. C’est une production totale de 1’étre »**’, ¢’est-a-dire de tout ce qui constitue
I’étre, fait que 1’€tre soit ce qu’il est, dans sa consistance et ses possibilités inédites. C’est a
ce niveau justement que se situe le travers, disons la limite de la posture de Pie XII, disant
que le corps humain est issu de la matiére préexistante alors que I’ame est créée directement
par Dieu. La limite d’un tel propos est de sous-entendre deux moments dans la création de
I’homme. Or I’acte créateur de Dieu donne a I’étre d’étre ce qu’il est selon sa nature.

A tout comprendre, le discours de la mere des six freres Maccabées exprime la
specificité et la richesse de la notion de création dans une perspective monothéiste. Cette
notion connote la nouveauté ; une nouveauté toujours inattendue, sous-tendue par I’idée que

488 Mais comment cela

« le tout de la vie ne vient que de Dieu ; elle est la trace d’un don »
s’opere-t-il ? Pour la mére de sept fréres, nous n’en « savons rien et qu’il n’est qu’une chose
que nous pouvons en dire, que Dieu I’a voulue [la création] sans que nous puissions €tablir
les éléments qui lui ont servi pour ce faire »*%°,

Reste que I’aveu de cette femme sur une énigme qui ne saurait se résoudre uniquement
par la connaissance objective, par la clarté du raisonnement, ne conduit pas forcement a
’assignation de tout récit de 1’origine de la vie et a la mise en demeure de son caractere

anthropomorphique, du fait de ’impossibilité¢ qu’il y a a parler du tout de la vie dans son

objectivité*®. Dés lors, tout en prenant acte que les récits de 1’origine se font toujours a

%86 E. EUVE, « Théologie de la création et science moderne », in F. EUVE, B. CHOLVY et J. ALEXANDRE (dir.),
L’action créatrice. Ce qu’en dit la théologie, Paris, DDB, 2012, p. 113-114.

487 3.-M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 109.
%88 C. THEOBALD, Le christianisme comme style. Une maniére de faire de la théologie en postmodernité, Paris,

Cerf, 2007, p. 944.
8 p_GIBERT, « Création, histoire et salut », p. 103.
4% Cf. Ibid, p. 944.

164



partir d’une situation particuliére, contingente, historique et, donc, a partir d’une intention,
d’un choix, d’une décision, sachant en méme temps qu’aucune représentation ne saurait
s’ériger en une expression absolue de la confession de foi sur 1’origine de toutes choses, le
théologien est incité a une constante quéte de nouvelles tournures, d’un nouveau langage,
toujours inadéquats, approximatifs, mais tendant vers cet horizon insaisissable qu’est
Iorigine®®*. Voila qui requiert la pluralité de discours sur I’énigme de 1’origine que nul
savoir, théologique ou scientifique, ne saurait enfermer. Penser autrement, n’est-ce pas,
comme 1’écrit J.-M. Maldamé, verser « dans I’intolérance, le dogmatisme et le sectarisme,
sources de condamnations arbitraires »*? ? La vérité n’est-elle pas que tout discours sur
I’énigme de la création est enveloppé d’approximation, de précarité et des limites de notre
savoir ? Dans tous les cas, il faut s’en tenir a une évidence. Autant il importe de reconnaitre
le caractere limité, précaire, non totalisant de tout discours, autant les nouvelles découvertes
scientifiques contribuent au progreés et a 1’approfondissement de notre connaissance de
I’'univers et de ’homme. Ainsi ni le Magistére ni le théologien ne sauraient vivre dans
I’indifférence devant les découvertes scientifiques. Christoph Theobald a des mots justes a

Ce propos :

« Le traité de la création est le lieu par excellence ou la théologie chrétienne s’affronte a
la modernité, & d’autres démarches intellectuelles, et se voit provoquée a réinterpréter

1’ensemble du mystére chrétien pour dire quel souci du monde lui impose la foi »*%,

La limite des propos de Pie XII et de Paul VI est d’avoir mis des barriéres restreignant le
champ de recherches des théologiens. 1l y a, selon eux, des points que les théologiens ne
peuvent pas traiter dans leurs travaux et, s’ils le font, leur démarche consistera tout
simplement a légitimer la position du Magistere. Allant dans ce sens, les deux Papes ont
peut-étre perdu de vue que la Bible elle-méme ouvre la porte a une pluralité des récits de
création, c’est-a-dire rend nécessaire une pluralité d’interprétations, d’approches, tant elle
est I’ceuvre de divers auteurs. Ils n’ont peut-étre pas réalisé que I’Ecriture s’intéressait moins
au pass¢ de ’humanité qu’a son présent sous I’éclairage de la Loi et des prophetes. Son but

est de nous parler de la situation de I’homme devant Dieu.

1 E EUVE, Penser la création comme jeu, p. 152-153.
%92 J .M. MALDAME, Science et foi en quéte d unité, p. 219.
%98 C. THEOBALD, « La théologie de la création en question », in RSR, t. 81, n° 4 (1993), p. 615.
165



Nous venons de faire ressortir les grandes lignes de la foi en la création dans I’ Ancien
Testament. Pour étre complet, il nous semble intéressant de voir son fonctionnement ou son
articulation dans la littérature néotestamentaire. La question qui conduira notre réflexion est

la suivante : sur quoi se fonde la foi en la création dans le Second Testament ?

4.4. La création dans le Nouveau Testament

Le fil rouge de notre réflexion est que la littérature biblique s’intéresse moins au début
empirique de la création qu’a la condition de ’homme devant Dieu. Tout comme le Premier
Testament découvre la création de Dieu a partir d’'une expérience présente du salut, le
Second Testament pénétre dans I’intelligence du mystére de 1’ceuvre de Dieu a la lumicre de
I’événement Jésus-Christ dans sa complexité.

Nous conduirons cette réflexion en deux temps. Nous considérons la confession de foi
néotestamentaire sur la création comme une foi christocentrée, en lien avec le mystére
historico-salvifique de Jésus-Christ. Tenant la mort et la résurrection du Christ comme
¢léments fondateurs de cette foi, nous verrons qu’il s’établit un lien étroit entre la

résurrection et la création, et I’attribut de la toute-puissance conférée a Dieu.

4.4.1. Le Christ, centre de la création

Commencons par dire que, en général, le N.T. reprend les fondamentaux de la foi
vétérotestamentaire : « le monde a été formé par la Parole de Dieu » (He 11, 3). Celui-ci y
est vu comme I’origine de toutes choses (1 Co 11, 12 ; 1 Tm 6, 13), celui « qui donne la vie
aux morts et appelle a 1’étre ce qui n’est pas » (Rm 4, 17). Mais la nouveauté du N.T. réside
dans ceci que ce Dieu Créateur confessé en Israél comme le Dieu Libérateur est désigné par
les chrétiens comme le « Pere de notre Seigneur Jésus-Christ » (Rm 15, 6; Ep 1, 3). En
vertu de cette expérience croyante, Jesus devient celui par qui et en qui Dieu le Pére réalise
son activité créatrice et salutaire (1 Co 8, 6).

Dans I’ensemble de la littérature néotestamentaire, la thématique de création est
commandée par 1’événement unique et décisif du Christ-Jésus. Autrement dit, elle dérive des

questions soulevées par sa mort et sa resurrection autour de son identité. Re-lue au prisme

166



du mysteére du Christ et de son ceuvre salvifique, la foi néotestamentaire en la création regoit
un contenu nouveau et dense tant au plan protologique que sotériologique et eschatologique.
Pour le prologue johannique, Jésus est la Parole préexistante de Dieu par laquelle le monde a
été crée au commencement (Gn 1). Il est la Vie (Jn 14, 6) et le Principe de tous les étres.
Dans son enseignement, Christ-Jésus lui-méme fait référence a la protologie et au

commencement du monde***

. L’horizon immédiat et lointain de ses miracles et guérisons se
veut le rétablissement de 1’ordre originel de la création. Plus que d’autres attestations, les
épitres pauliniennes apportent de nouveaux developpements. Paul de Tarse voit en Jésus-
Christ, le Fils de Dieu, 1’origine et la fin de la création. Il lui attribue des titres a dimension
cosmique : il est I'unique Médiateur de la création et 1’'unique Sauveur du monde (Col 1, 15-
20). Cette double médiation universelle est rendue par les termes tout, tous (toutes). Jésus
précede toute créature d’autant plus que la création dans sa totalité est créée en lui, par lui et
pour lui. Et I’Apocalypse, actualisant Is 44, 6, lui confére les titres d’« Alpha et Oméga,
Principe et fin » (Ap 21, 6 ; 22, 13), « Premier et Dernier » (Ap 1, 17 ; 2, 8 ; 22, 13) en tant
qu’il étreint le commencement et la fin de I’histoire.

Les trois prépositions dans, par et pour de Col 1,15-20 illustrent la centralité du Christ
dans la création. Le créé dans le Christ fait de ce dernier I’avant-projet de la création en
Dieu. Dans le langage scolastique, on parlera en termes de cause exemplaire, de modéle et
de forme idéale de la création. En ce sens, le Christ est confesse comme celui qui assure
’unité, la cohésion et I’harmonie de toutes les choses. Par ailleurs, le créé par le Christ tient
ce dernier, a I’instar du Pére, pour la cause efficiente, le Principe fondationnel de tout ce qui
existe. En référence au Logos du prologue johannique, il est dit « la Parole créatrice que
Dieu dit "au commencement" pour appeler le monde a exister, pour le faire advenir dans sa
propre réalité »**°. Dans tous les cas, une remarque est & faire de peur de tomber dans une
erreur christologique. 1l convient de retenir que le créé par ne saurait étre pris dans un sens
matériel, d’une simple cause instrumentale. Enfin, I’expression tout a été créé pour lui voit
dans le Christ le terme et la finalité de la cosmologie et de I’histoire. Il est, pour ainsi dire,
«"’en vue de quoi” de la création, sa cause finale en termes scolastiques »*%°, celui pour qui

toutes les choses ont été créées et organisées (Ap 1, 17). L’hymne christologique de ’épitre

4% Les évangiles ne présentent aucun récit de commencement, mais on y trouve quelques allusions au
commencement et a I’origine (Jn 17, 5.24 ; Mt 13,35 ; 19, 4.8 ; Lc 11, 50 ; Mc 4, 14).

% M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 201.

% Ipid, p. 201.

167



aux Ephésiens (Ep 1, 5-14) renforce cette perspective. Le Christ y est chanté comme
’origine et la fin de toute 1’histoire cosmique.

Telles sont les grandes articulations de la création dans la théologie néotestamentaire.
Revenons sur les événements fondateurs de ce kérygme. Tentons de voir en quoi ils sont

fondateurs et repérons leurs attaches structurantes avec la notion de création.

4.4.2. La mort et la résurrection du Christ, deux éléments qui nourrissent la foi en la

création

D’une maniére générale, la confession de foi néotestamentaire fait de la mort et de la
résurrection du Christ deux événements centraux autour desquels se nouent et se dénouent
I’ceuvre créatrice et restauratrice de Dieu par son Fils Jésus le Messie. C’est a la lumicre de
ces deux éveénements que vont se déployer et se greffer des affirmations sur la recréation de
toutes choses dans le Fils premier-né et des affirmations relatives a la premiére création
effectuée dans le Christ (Col. 1, 15-17 ; Jn 1, 1-18).

La mort du Christ en croix et sa résurrection livrent le secret de la puissance de Dieu et
répondent a la question «qui est Dieu ? ». Elles s’offrent a la fois comme 1’instance
restauratrice et inauguratrice d’un nouvel espace. Avec elles, la terre est renvoyée a son
statut de creation globalement offerte a I’homme. L’Apdtre Paul atteste un lien organique
entre Dieu, la résurrection et la création. Des textes tels Rm 4,17 ; 8,11;1Co 6, 14 ; 2 Co
1,9 et 2 Co 4, 14 sont, a cet égard, extrémement suggestifs. Non seulement ils définissent
Dieu a partir de son action mystérieuse, mais encore et surtout ils obéissent a une logique
interne qu’il convient d’appeler «la structure circulaire » qui, pour I’essentiel, indique que
« pour comprendre ce qui est visé par le mot "Dieu"”, il faut désormais passer par la
signification de la Résurrection de Jésus, et pour saisir le sens de celle-ci, il faut approcher
un peu ce que veut dire "Dieu" »*’. C’est exactement ’inverse de 2 M 7, 22-28 qui, on I’a
vu, pour justifier la résurrection, remonte a 1’insaisissable origine et, donc, a la creation. A
contrario, dans la perspective néotestamentaire, pour reprendre la formule de J.-M.
Maldamé, «1’ceuvre de Dieu, en achévement, éclaire sa genése »**®. Ainsi le regard se

déporte-t-il de I’achévement (la mort et la résurrection de Jésus) vers la genese (la création).

7 C. THEOBALD et alii, L 'univers n’est pas sourd, p. 338.
%% J -M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 137.

168



L’autre particularité du registre chrétien réside dans ce jeu d’éclairage réciproque,
cette étroite parenté qui s’établit entre la résurrection et la création. En effet, apparemment
¢loignées 1’'une de ’autre, ces deux notions participent d’'un méme horizon sémantique.
Toutes les deux disent une réalité qui ouvre une histoire, inscrit un espace de vie, connote le
passage de la nuit au jour nouveau. La création est le surgissement du néant de tout ce qui
est. Sans étre le prolongement naturel de la vie — a moins qu’il s’agisse de la continuité
naturelle de survie orphique par immortalité de I’ame libérée du corps — la résurrection est
I’acte par lequel Dieu donne la vie aux étres sans vie. Paul va plus loin dans sa réflexion. Il
assortit la création et la résurrection a la toute-puissance de Dieu. Cette triade création-
résurrection-omni puissance de Dieu trouve son point de convergence dans cette affirmation
qui confesse Dieu comme « celui qui fait vivre les morts et appelle a 1’existence ce qui
n’existe pas » (Rm 4, 17).

Tout ceci, fait remarquer J.-M. Maldamé, nous aide a comprendre pourquoi, des ses
premieres heures, le christianisme a inscrit la foi en la résurrection dans la tradition
confessant Dieu comme le tout-puissant, le maitre de I’histoire®, celui qui fait passer du
non-étre a 1’étre, de la mort — entendue comme non-vie — a la vie et, par cet enseignement,
tient la résurrection du Christ comme le commencement par excellence. Un commencement
qui ne se résorbe ni ne se réduit simplement au sens de la temporalité. La liturgie chrétienne
apporte un argument christologique tout aussi substantiel a cette approximation. En effet, en
proposant la lecture du récit de la création du monde (Gn 1, 1-2, 2) et celui de la traversée de
la Mer des Roseaux (Ex 14, 15-15, a) pendant la Vigile pascale, il ressort 1’idée que la
résurrection du Christ frole I’absurdité des lors qu’elle est recue hors du cadre signifiant du
Premier Testament, en particulier du récit de la création au début du livre de la Genése et de
la Paque juive. Or, précisément, la premiere Paque reste 1’événement fondateur du peuple
hébreu. Dans le méme mouvement, elle évoque 1’action puissante de Dieu qui s’est acquis
un peuple ex nihilo. Ainsi se justifie ’accueil réservé a I’expression création ex nihilo dans

la théologie classique®®.

%99 J .M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 148.

%0 1 es lieux du déploiement théologique de 1’expression creatio ex nihilo chez les Péres s’inscrivent, en
priorité, dans la quéte du positionnement et sont, de ce point de vue, d’ordre apologétique. Ils sont une
protestation contre la thése hellénistique de 1’éternité de la matiére ou du monde et contre la gnose et le
dualisme manichéen ou I’on lit la négation de la consistance de la maticre et la séparation systématique entre le
matériel et le spirituel au nom d’un double principe : I'un pour le monde matériel, I’autre pour le monde
spirituel. C’est dans ce cadre précis que I’expression creatio ex nihilo fit figure de maitre-mot dans la majorité
des écrits chrétiens des premiers siécles et des générations postérieures, a la seule exception de Justin et, dans
une certaine mesure, d’Athénagore. Dans 1™ Apologie, 59,5, Justin affirme que le monde fut fait par la parole

169



Ayant mis en lumiére les axes majeurs qui structurent la thematique de la foi en la
création aussi bien dans une perspective vétérotestamentaire que néotestamentaire, tentons
maintenant de repérer ses constantes, ses caractéristiques fondamentales. Une telle approche
n’est pas sans intérét dans le dialogue entre le discours théologique et la culture moderne
fortement dominée par une vision évolutionniste de ’univers et de la vie proposéee par les

sciences.

4.5. Les constantes de la confession de foi en la résurrection

Au regard des développements qui précédent, il s’aveére qu’avec la confession biblique
en la création, tant dans les narrations du Premier que dans celles du Second Testament,
nous ne sommes pas en présence d’un compte rendu historique de la formation de I’univers
ni devant des textes qui décriraient les conditions de I’homme préhistorique. Nous sommes
d’abord et avant tout devant une confession de foi qui plonge ses racines dans le vécu du
peuple croyant. Si cette grille de lecture est bonne, n’importe-t-il pas de caractériser des
récits de la création avant tout comme des récits de nature plus imageante qu’essentialiste,

des récits nés du souci de ’homme dans 1’existence ?

4.5.1. Des récits de nature plutét descriptive qu’essentialiste

(Euvre de sages, c’est-a-dire d’hommes qui, connaissant bien la vie et forts de
I’expérience du temps, de la précarité et de la beauté du monde, proposent a leurs
contemporains une maniére d’étre et de vivre sous le regard de Dieu, les narrations bibliques
font usage d’un langage sapientiel. Leurs auteurs accorderaient plus d’intérét a la description
des réalités (description, pas au sens du langage de I’empirisme positiviste) qu’a des
définitions de nature abstraite, essentialiste. Ils semblent faire usage d’un langage

prioritairement métaphorique et parabolique plus que conceptuel. lls parlent a partir de leur

de Dieu a partir des substrats qui existaient déja. Peut-étre que Justin a en vue Gn 1,1 ou il est dit que « I’Esprit
planait sur les eaux ». Athénagore oscille entre deux positions. Dans certains endroits, il semble supposer
I’existence de la matiére sans s’intéresser a son origine. C’est ce qu’on peut lire dans sa Supplique au sujet des
chrétiens, 10,3 ; SC 379, p. 101-103. Mais ailleurs, il considére la matiere comme distincte de Dieu et la tient
pour créée et corruptible (Ibid, 4,1, p. 82)

170



vécu. IIs disent ce qui est, ce qu’ils voient, ce qu’ils expérimentent et qui peut étre vrai.

Schematisant justement les écrits des sages, J.-M. Maldamé note avec a-propos :

« Tous parlent & partir de leur expérience. lls ne prennent pas le point de vue de
I’absolu, mais celui du savoir acquis au fil des jours et dans I’épreuve de I’action.

. , S . = 501
Leurs questions sont posées a partir de I’expérience »” .

N’est-ce pas a ce titre que C. Westermann rangeait les récits des origines et des
commencements dans la catégorie d’Urgeschichte, c’est-a-dire relevant du genre de
narration archétypique®? qui, sans revétir le sens d’un récit historique dans son sens
moderne du terme, partent plutét des données de I’existence pour indiquer la direction de la
vie en Dieu? C’est avec raison d’ailleurs que, tout comme Pierre Gibert qui place
I’ensemble du corpus biblique sous «la dominante d’une narrativité, opposée a la
discursivité souvent attendue de la part d’"écritures sacrées" congues a priori selon les
exigences de I’injonction dogmatique et morale »°, René de Vaux soutenait bien avant lui
que le langage ontologique demeure étranger « a la mentalité biblique pour qui "étre" c’est
d’abord "exister" »**.

Nous dirions que le corpus biblique se tient « a distance de tout projet théologique de

type systématique »°*

. Il en est ainsi parce que, a I’instar d’un mystérieux fantome, Dieu se
volatilise @ mesure qu’on le traque dans son altérité. Le corpus biblique se refuse a offrir une
réflexion sur l’ontologie de Dieu et ses attributs comme en a proposé la théologie
postérieure. A juste titre, le discours biblique sur I’origine/commencement ne saurait se dire
autrement que par la médiation de 1’ordre symbolique, et donc via une narration et des
images, comme d’ailleurs 1’attestent « les histoires de I'univers fournies sur le marché par
les scientifiques eux-mémes »°°®. Comment évoquer le Tout-Autre qui excéde tout objet de
pensée et toute représentation objective si ce n’est de fagon parabolique du type «le

Royaume de Dieu est comparable a... » ? D’ou ’actualité du langage de Job tel que nous

[’avons mis en évidence.

0 J M. MALDAME, Science et foi en quéte d’unité, p. 30.
%02 Cf. A. GANOCZY, La trinité créatrice, p. 244.
%03 p_ GIBERT, « Fondements bibliques », in J-Y. LACOSTE (dir.), Histoire de la théologie, Paris, Seuil, 2009,
p. 17.
%4 R de VAUX, Histoire ancienne d’Israél, des origines a l'installation en Canaan, Paris, J. Gabalda & Cie,
1971, p. 334.
% p_GIBERT, « Fondements bibliques », p. 38.
% P GISEL, « Sens et savoir du monde. Quel discours théologique sur la création ? », in Laval théologique et
philosophique, vol. 52, n° 2 (1996), p. 357.

171



Mais alors, qu’est-ce qui fait la particularité du monothéisme biblique ? A en croire J.
Arnould, cette derniére réside dans 1’'usage d’un concept plus précis et plus technique qui
permet de dire le « pouvoir absolu par lequel Dieu promeut a I’existence et en dehors de lui
une réalité qui ne préexistait en aucune maniére »°°’. C’est la notion de création, qui est hors
de prise du discours scientifique. Quoi qu’il en soit, il ne faut pas perdre de vue que cette
notion trouve son origine dans le vécu du peuple. Voila qui nous permet d’explorer la

deuxiéme constante des confessions de foi biblique en la création.

4.5.2. Des récits nés du souci de 'homme dans son existence

L’examen attentif des récits bibliques de la foi en la création nous permet de déceler
leur principe structurant et de les caractériser comme 1’écho des besoins, des soucis du
croyant dans son vécu. Ceci semble le trait commun des récits ou des mythes se rapportant a
la création. Dans « Et Dieu vit que cela était bon », le théologien allemand Medard Kehl fait
reposer le point de départ qui a conduit toutes les cultures a raconter des mythes ou des
hymnes relatifs a la création dans 1’expérience ambigué qui caractérise depuis toujours le
monde de la vie quotidienne des hommes de toutes les cultures, avec son alternance
constante entre ordre et désordre, bien et mal, bonheur et malheur, prospérité et désastres,
vie et mort. C’est a travers les mythes, soutient-il, que les hommes parlent du monde qui
existe réellement, dans lequel les auditeurs peuvent se retrouver et qu’ils peuvent
comprendre : « Tua res agitur », il s’agit de toi et de ton monde®®.

Faudrait-il, pour autant réduire purement et simplement les récits bibliques de la
création a des mythes, quitte a dégager des sens transhistoriques dont ils se font écho ? Tout
en reconnaissant a ces récits une part des mythes, il est a remarquer que dans 1’univers
biblique, il y a reprise, dépassement de la pensée mythique. Réciproquement, il importe de
savoir que ces récits fondateurs restent précédés d’un long chemin, d’une histoire. Beaucoup
de commentateurs vont vers cette interprétation. Toutefois, comme le précisait a juste titre

G. von Rad, « il faut faire abstraction de toute référence au concept moderne d’histoire, car

%07 3. ARNOULD, Les créationnistes, p. 10.
%% M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 132.

172



il est notoire que ce concept implique 1’idée fortement accentuée que tout événement est
relatif et passager »*°.

Treés nettement, chez les Hébreux 1’histoire et donc le passé, se veut un mémorial, une
actualisation vivante du témoignage des Péres, ritualisé au quotidien. Aussi ne parait-il pas
excessif d’affirmer que «la provocation d’Israél a 1’histoire est religieuse et
théologique »**°, une histoire ou, précisément, le concept d’alliance joue un role moteur.
C’est en elle que se décide, se dit et se lit ’agir souverainement libérateur de Dieu et dont la
sortiec d’Egypte et I’installation en territoire cananéen constituent des événements
paradigmatiques ou typologiques.

Voila qui réaffirme le caractére second de la doctrine de la création par rapport a
I’expérience intra-historique du peuple. Nous en avons déja fait mention, une position
comme celle de Pierre Gisel parait, a nos yeux, trés significative. De 1’avis de ce théologien
protestant, ces récits naissent au sein d’une histoire et du sein de cette histoire, ils valent
méme, a certains égards, comme I’interprétation de cette histoire. Car, ajoute-t-il, ce qui est
premier, chronologiquement, c’est ce que vit et a vécu Israél®*’. Cette affirmation occupe
une place centrale dans La Création. Essai sur la liberté et la nécessité. 1l nous semble
naturellement indiqué que, dans le déroulement de la vie, le recours aux origines ne vient
qu’apres, rétrospectivement. Ainsi, loin de s’entendre comme origine premiére renvoyant au
premier matin ou s’inaugure le cours du temps, la création prend-elle place dans la chaine
historique des actes de Dieu dans I’histoire.

Bien comprise, cette interprétation décéle deux traits essentiels et corrélatifs sous-
jacents aux récits de la création. Pour le dire, ces récits se présentent avant tout comme une
réflexion a posteriori. Ce qui vient appuyer la posture de ceux qui inscrivent 1’horizon
historique de I’écriture de Gn 2, 4b-3, 24 dans une théologie de 1’Alliance. Nous voyons, en
particulier, J.-M. Maldamé attribuer a cet ensemble une valeur qualitativement étiologique,
une étiologie théologique chargée, d’une part de répondre aux questions de 1’existence
présente et, d’autre part, de montrer que le péché est source de malheur et qu’il ne saurait
faire obstacle a la réalisation du projet divin. Aussi serait-il mal venu et contraire a la veérité
de penser que 'auteur de ce récit biblique pensait & un homme préhistorique comme
I’homme de Cro-Magnon ou ’homme de Neandertal, ou encore comme 1’australopithéque.

Il pensait plutdt au roi et voyait en lui la figure de tout patriarche ou roi dont la conduite est

% G. von RAD, Théologie de I’Ancien Testament, vol 2, p. 92.
*%p_ GIBERT, « Création, histoire et salut », p. 95.
1 p_ GIsEL, La Création. Essai sur la liberté et la nécessité, p. 18.
173



source de bonheur et de malheur pour les siens®'?. Le soubassement idéologique et
théologique serait le vécu du peuple d’Israél et, spécialement, ce qui s’est passé dans la vie
du roi Salomon (1 R 5-10) ; une situation que le narrateur universalise et renvoie a un avant
et donc, a un premier instant de 1’histoire difficilement représentable ou s’inscrit le début
empirique de "univers®*®. Ce récit dépasse les limites du langage historique pour en faire un
langage de I’origine dit a partir de 1’expérience. Il est significatif que dans sa réponse a la
question du « comment interpréter le commandement divin transcrit dans Gn 1, 28a », pour
sa part, J. Arnould en parle en termes d’une « loi-conséquence »**4.

A la lumiére de ce qui précéde, nous prenons acte de ce que les récits de la confession
de foi en la création sont constitutivement circonstanciés, contingents. Ils s’aveérent étre le
fruit d’une histoire. C’est de cette maniére que nous les caractérisons en second lieu. Un
point de vue qui tient bon dés lors qu’on prend au sérieux les circonstances socio-historiques
qui, a titre d’exemple, ont présidé aux considérations théologiques développées par le
message prophétique pendant I’Exil ou par 2 M 7.

L’enjeu de cette lecture est considérable. Elle invite & repenser la notion méme
d’inspiration. Que faut-il entendre par cette notion constitutive de la foi judéo-chrétienne ?
Convient-il de I’appréhender « comme si I’humanité avait regu un message venant d’en

1 R . ’
° 5, I’écrivain sacré

haut, écrit dans la langue qu’on parle au ciel, et qui contiendrait tout »
n’étant qu’un figurant, un exécutant d’autant plus fidele qu’il dirait des choses sans les
comprendre? Ou, au contraire, serait-il plutét un homme de foi qui use de ses facultés
normales tant il est vrai que ce qu’il écrit s’enracine dans la foi qui le porte ? 1l se trouve que
le Magistere romain est loin d’étre muet a cette question.

Depuis I’encyclique Divino Afflante Spiritu de Pie XII (1943) dont les acquis ont été

utilement accentués par Dei Verbum (DV, n° 21) qui, a son tour, a été réactivé par la

512 3 -M. MALDAME, En travail d’enfantement, p. 138.
%1% Une question peut se poser concernant le statut épistémologique de ce récit. On peut le considérer comme
un mythe, mais pas au sens ou on assimilait ce dernier a la fable, a la fiction littéraire ou a I’illusion subjective,
opposé au récit dit historique, considéré comme seul témoin de I’objectivité. Les efforts conjugués de
I’ethnologie, de 1’histoire des religions, de la psychologie et des sciences de I’homme ont, depuis, contribué¢ a
la réévaluation du mythe. A ce sujet, on peut lire P. RICOEUR, Philosophie de la volonté, t. Il, Finitude et
culpabilité, Paris, Aubier, 1988, p. 309-310). Le récit mythique se veut étre une expression parmi tant d’autres
de la conscience humaine cherchant a saisir les aspects essentiels échappant a la perception immédiate et
purement rationnelle des choses. Dans le cas échéant, on peut donc prétendre qu’il ne saurait s’agir ni d’un
mythe intemporel ni d’un pur compte-rendu historique, mais d’une « réponse a I’interrogation sur I’expérience
du mal qui pése sur la condition humaine et qui conduit & la promesse du salut »** (J.-M. MALDAME, Création
et providence, p. 59).
>4 3. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 120.
*1% J -M. MALDAME, Création et providence, p. 63.

174



Commission biblique pontificale sur ['interprétation de la Bible dans [’Eglise de 1993,
prolongée elle aussi par le Synode des évéques sur La Parole de Dieu dans la vie et la
mission de [’Eglise de 2008, le Magistere catholique a opéré des deplacements significatifs
dans la compréhension du bindme classique « inspiration-inerrance ». Au travers de 1’appel
a la prise en compte aussi bien du sol natal de I’Ecriture, des méthodes scientifiques que des
genres littéraires dans 1’étude biblique, comme le préconisaient déja Léon XIII et Pie XI, on
note une suite de considérations théologiques lourdes de conséquence dans le renouveau du
dialogue science-foi. Le discours™® de Jean-Paul 1l aux cardinaux et aux membres de la
Commission biblique évoquée ci-dessus est un cas d’illustration. Il en ressort une réelle prise
de distance vis-a-vis de la notion d’inerrance qui semblait faire de la Bible un recueil de
vérités tombées du ciel comme un météorite et qui seraient prétes a étre encaissées sans
autre prix a payer — ce qui correspondrait au docétisme. On y voit aussi une dénonciation, un
proces, une mise en garde contre les dérives du créationnisme fondamentaliste. Reste a
savoir si le Magistére romain ne laisse pas trainer I’odeur du « créationnisme » dans
I’interprétation des textes fondateurs et de ses dogmes !

Au terme, malgré les impasses, la méfiance observée tant du c6té du Magistére que
des théologiens dans I’interprétation des textes sacrés, les apports dus a 1’application des
quatre principes de I’herméneutique biblique, a savoir la valorisation des exigences
d’analyse littéraire, I’importance de la critique historique, la prise en compte du contexte et
le respect de l’intention de l’auteur humain ne sont pas a démontrer. L’intérét de
I’application de ces principes est tel qu’il offre une meilleure compréhension de I’Ecriture et
ouvre cette derniére « vers une créativité interprétative et qui se vérifie dans 1’élaboration
d’une pluralité des lectures toujours historiquement situées du mystére de la création »**’.
Ce qui, finalement, relance le dialogue entre les représentations bibliques et les élaborations

scientifiques sur la genese de la vie et de ['univers.

516 Cette allocution contient un passage intéressant otl, non seulement le Saint-Pére souligne I’importance de
1’étude historico-critique de la Bible, mais stigmatise la naiveté de certains chrétiens « qui ont tendance a croire
que, Dieu étant I’Etre absolu, chacune de ses paroles a une valeur absolue, indépendante de tous les
conditionnements du langage humain. Il n’y a donc pas lieu, selon eux, d’étudier les conditionnements pour
opérer des distinctions qui relativiseraient la portée des paroles. Mais, dénonce le Pape, c’est 1a se faire une
illusion et refuser, en réalité, les mystéres de 1’inspiration scripturaire et de 1’incarnation, en s’attachant a une
fausse notion de 1’ Absolu » (JEAN-PAUL Il, « L’interprétation authentique de 1’Ecriture Sainte est capitale pour
la foi chrétienne. Discours aux cardinaux et aux membres de la Commission pontificale», in La D.C, n°® 2073
(6 juin 1993), p. 505.
> C. THEOBALD et alii, L 'univers n’est pas sourd, p. 349.

175



Comme on peut s’en rendre compte, la question du « comment de I’agir de Dieu dans
la création » jaillit comme la seule vraie question possible. Plus fondamentalement, ¢’est une
certaine conception de Dieu qui se trouve ici impliquée. Est-il possible d’en proposer une
qui soit, a la fois, respectueuse de la singularité des donnés révélés et de la conceptualité
scientifique, celle qui soit capable de penser 1’action de Dieu autrement ? Telle est la

préoccupation qui va mobiliser notre réflexion dans les lignes qui suivent.

176



Chapitre 5 : Esquisse d’une théologie de ’action de
Dieu dans la création

Nous venons de présenter la conception biblique de la création. Ce détour par la
littérature biblique est d’une grande importance pour la suite de notre travail. Il nous a
permis de dégager deux points qui s’imposent dans I’intelligence d’une théologie de la
création. D’une part, il nous est apparu que la quéte du premier-matin-de-1’histoire ne fait
pas partie des préoccupations premicres de 1’homme biblique. De nature plutot descriptive
qu’essentialiste, sans nier leur caractére révélatoire, les narrations bibliques sur la création
sont le fruit de ’expérience existentielle du peuple croyant ou I’expérience de la libération
est centrale. Cela dit, elles répondent en priorite & des préoccupations théologiques :
confesser Dieu comme instance fondatrice de la vie et, plus largement, du cosmos. D’autre
part, nous avons relevé la difficulté qu’il y a a représenter 1’acte créateur inaugural, du reste
sans analogie dans 1’ordre du créé.

Dans ce chapitre, nous nous emploierons a présenter les éléments d’une théologie de la
création tels que les proposent G. Martelet, J.- M. Maldamé et J. Arnould. En effet, il se
trouve que pour ces théologiens qui pensent la réalité selon la nouvelle vision scientifique,
I’action de Dieu dans la création « ne peut pas ne pas étre pensée en lien avec les concepts
qui disent I’action dans le monde et chez les vivants »18 Pour autant que ces concepts
prennent sens dans une conceptualité présidée par la science moderne qui « voit I’univers
actuel comme le résultat d’une longue évolution »**°, la question du comment de I’action de
Dieu et celle portant sur le sens du terme création deviennent centrales. Comment cerner
cette notion, comment décrire le rapport entre Dieu et le monde/nature ? Ne sommes-nous
pas plutot appelés a penser 1’action de Dieu comme celle qui respecte le cours naturel des
étres et de la vie? C’est ce a quoi s’emploient les trois théologiens auxquels nous
consacrons 1’essentiel de notre étude.

Pour mieux explorer notre problématique, cing axes majeurs retiendront notre

attention. Le premier tentera de cerner les concepts-cadres, communs a la tradition

*8 J.-M. MALDAME, « Emergence d’un nouveau paradigme scientifique et déplacements de la catégorie du
divin », n® 245 (janvier-mars 2000), p. 36.
*% G, MARTELET, « Ce que créer veut dire », p. 819.

177



chrétienne, qui permettent de mieux cerner la création d’une maniere analogique.
Considérant la création comme une action de Dieu inscrite dans le devenir, le deuxiéme axe
interroge la maniere dont G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould tentent de concevoir le
mode d’agir de Dieu dans la création. L’¢lucidation de cette articulation devra solliciter le
regard d’une source extérieure et des ¢léments d’inspiration biblique pour en vérifier la
validité. Cela fera I’objet du troisieéme et du quatriéme axe. Enfin, nous verrons pourquoi nos
auteurs considérent la distinction entre les concepts d’origine et de commencement comme

une des pistes sous-jacentes a toute reflexion impliquée dans la notion de création.

5.1. Des themes-cadres pour penser la théologie de la création

La création est, avant tout, un concept théologique. Son intelligence ne peut
s’effectuer hors du champ de la réalité telle qu’elle est révélée aujourd’hui par I’approche
scientifique. Le théologien qui, tout en acceptant I’image scientifique du monde, entreprend
une réflexion sur la création, ne saurait non plus se passer des concepts de la théologie
classique, mais les requalifier, les réinterpréter de fond en comble, donc, leur donner un
nouvel horizon de postulation de sens.

Il est possible de mentionner quelques concepts théologiques majeurs autour desquels
G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould articulent leurs propos sur la création : don,
relation, événement. Il est souhaitable que nous examinions les configurations nouvelles

qu’ils donnent a ces concepts et d’interroger la pertinence de leur propos.

5.1.1. Penser la création comme don

De saint Thomas d’Aquin, la tradition théologique a retenu cette acception au sujet

du verbe créer : « Créer, c’est donner 1’acte d’étre a la réalité créée », c’est donner « I’étre a
tous les étres ».

A la lumiére de Gn 1 et de 2 M 7, 27-28, le terme création laisse entendre un acte

absolu de Dieu, libre de toute condition étrangere a lui-méme. Aussi G. Martelet le définit-il

comme 1’acte par lequel Dieu donne « I’existence a qui n’a pas le moindre pouvoir de

178



I’acquérir soi-méme ni aucun droit & la revendiquer »*?°. Dans ces conditions, la création dit
la dépendance dans I’étre. En un sens, €tre créé vient a signifier recevoir 1’étre. Nous notons
chez I’auteur 1’absence d’une réflexion systématique sur la notion de don. Néanmoins, sa
définition de la création rend compte des occurrences et des enjeux inscrits dans le champ
sémantique du don. Nous y retrouvons 1’idée de gratuité et de liberté. Enfin, cette définition
laisse trainer trois implications théologiques.

En premier lieu, on voit que ’acte créateur n’est ni émanation, ni génération, ni
transformation. En second lieu, cette position sous-tend 1’existence d’une instance qui va au-
dela des causes d’ordre physique. Le monde est immergé dans une dialectique du donné et
du don®?!. Aussi la question « pourquoi 1’univers existe-t-il ? » impose-t-elle une attitude
d’accueil et de respect, car, pour le dire a la suite du théologien protestant Pierre Gisel, « je

suis précédé »°*

. Ici, une seule réponse vaut : « Me voici » (Ex 3,4;1S 3,4.6.9; Is 6, 8),
comme le disaient Abraham, Samuel, Isaie, a leur temps. C’est ce que les chrétiens
expriment au travers du premier article du Credo quand ils disent : « Je crois en Dieu, le
Pere Tout-puissant, Créateur du ciel et de la terre ». En troisieme lieu, enfin, la création se
remet a I’initiative libre, volontaire et amoureuse de Dieu. Irénée de Lyon 1’avait bien percu
lorsqu’il indiquait, parlant de Dieu a ses adversaires, « qu’il n’y a rien qui soit ni au-dessus
de Iui ni apres lui et qu’il a fait toutes choses, non sous la motion de 1’autre, mais de sa
propre initiative et librement, étant le seul Dieu, le seul Seigneur, le seul Créateur, le seul
Pére, le seul qui contienne tout et donne I’étre a tout »2,

La création est ’ccuvre d’amour d’un Dieu bon et souverain. Aussi n’est-il pas
étonnant que J.-M. Maldamé qui, dans son ceuvre, accorde une place importante a la notion
de don pour dire la création, fasse de la thématique de la bonté de Dieu la clé herméneutique
de I’idée de création a la suite de 1’Aquinate. C’est qui fait qu’a la question : « Pourquoi
Dieu cree-t-il ? », notre théologien réponde : « Dieu crée parce qu’il est amour et que c’est la
raison d’aimer qui le pousse a exprimer cette richesse surabondante de générosité »2

Autant dire que la création, dans une perspective chrétienne, reléve de la générosité de Dieu,

de son amour. Or la nature de ’amour, comme le sont d’ailleurs des processions divines

520 G, MARTELET, « Ce que créer veut dire », p. 824.

%21 e cosmos présente une double caractéristique. Il est, d’un point de vue philosophique et scientifique, un
donné. 1l est analysable, objectivable, objet d’étude. En revanche, il est don dans une perspective judéo-
chrétienne. Ici, il est ’ceuvre de Dieu et doit étre regu, contemplé, admiré et transformé.

%22 p_GISEL, La Création. Essai sur la liberté et la nécessité, p. 73.

°2% |RENEE DE LYON, Contre les hérésies. Dénonciation et réfutation de la gnose au nom menteur. « Adversus
Haereses », trad. fse de Marie-Laure CHAIEB, Paris, Cerf, 2011, livre 11, 1,1.

%24 J.-M. MALDAME, Le Paraclet, p. 114.

179



intratrinitaires (fondement des missions divines vers le non-Dieu), c’est d’étre partageant et
partagé, communicatif et communiqué ou, comme le dit ce célébre axiome attribué au
Pseudo-Denys : « Bonum est diffusivum sui » (le Bien est communicatif de soi). La question
est de savoir si ’acte de créer cache quelque trace de nécessité, externe ou interne de la part
de Dieu, tant I’amour implique un champ libre a 1’autonomie et a la liberté du partenaire.
Posons la question autrement. Tant il est vrai que I’acte créateur se définit en termes de don
de I’étre, et dés lors qu’il ne s’explique que par ce don, I’idée de la création en Dieu peut-
elle étre intelligible sans supposer un espace d’autonomie pour la créature ?

En parlant justement de Gn 1, 1-2, 4a, nous avons vu que Dieu ne crée pas un monde
achevé, substantiellement joué une fois pour toutes. Dans ce sens, et comme nous y invite J.-
M. Maldamé, il y a lieu d’écarter de I’acte créateur une quelconque programmation qui
serait liée a une nécessité, telle que la satisfaction d’un droit. Notre théologien le souligne
avec a-propos : « La création est un don pur, parce que ce qu’elle a de propre, c’est de ne
rien supposer. L’acte créateur n’est précédé par rien. Il n’est pas une réponse a un appel,
puisque justement ce qu’il instaure c’est un sujet avant qu’il ne puisse demander. L’acte
créateur n’est pas la satisfaction d’un droit, puisque celui qui existe par cet acte ne saurait
avoir précédé cet acte. Ce n’est qu’apres avoir été posée dans son étre que la créature a un
droit »*®. La présence d’une quelconque programmation liée & la nécessité contredirait
’authenticité du don et la liberté du récepteur. La raison, tel que venons de le voir avec J.-
M. Maldamé et comme le précise encore C. Theobald dans son Transmettre un Evangile de
liberté, est que «le propre du don est qu’il cache le donateur, sous peine d’obliger le
récepteur & un retour et de détruire ainsi ce qui caractérise le don : sa gratuité absolue »°2°.

En réalité, le don implique la gratuité, le dessaisissement de la part du donateur. Il
requiert ’autonomie et la responsabilité de la part du bénéficiaire quant a son utilisation. En
effet, le don réserve une certaine surprise de par son exceés. Il en est ainsi, pour le croyant,
des sept dons de I’Esprit Saint mentionnés dans le livre du Premier Isaie (Is 11, 1-4). A la
réflexion, cette maniére de penser fait valoir deux idées fortes. D’abord, elle met en
évidence la liberté de Dieu. Sa générosité ne dépend de quoique que ce soit ; rien d’arbitraire
non plus. Ensuite, cette réflexion montre qu’en donnant a la création (la nature) d’étre, Dieu
la constitue et la pose dans une liberté radicale — le mot liberté étant entendu ici comme le
pouvoir de devenir soi et d’agir par soi-méme pour son bien. En prolongement, nous dirions

que Dieu engage la création/nature dans un processus fait de disponibilité, d’ouverture,

°2% J -M. MALDAME, « Création et événement », p.194.
526 C. THEOBALD, Transmettre un Evangile de liberté, Paris, Bayard, 2007, p. 154-155.
180



d’imprévu, d’improbable et de nouveauté. Avec cette réflexion, nous rejoignons la
conceptualité d’émergence qui appréhende le temps comme un espace porteur de nouveauté
et de contingence.

Dans tous les cas, une affirmation comme celle-ci s’impose : chaque étre recoit la
capacité de s’approprier le don sans que pour autant cesse la donation. Dans cette
dynamique, ne conviendrait-il pas de thématiser la création a partir de la catégorie de
relation ? Par la, nous arrivons a I’identification d’un autre point fort de la réflexion de nos
auteurs, particulierement chez J.-M. Maldame et J. Arnould qui, sur ce sujet précis, renouent

avec la ligne de pensée du Docteur angélique.

5.1.2. Penser la création comme relation

La création, nous venons de le voir, se pense en termes de don. Or celui-ci suppose
une relation entre le donateur et le bénéficiaire. Ce qui laisse entendre que la création doit se
concevoir moins comme le commencement du créé que comme une relation. Si elle semble
étre absente chez G. Martelet, en revanche, J.-M. Maldamé et J. Arnould font de cette
thématique un schéme formel commun dans I’intelligence de la création.

Dans son exploration, J.-M. Maldamé s’appuie principalement sur deux sources : la
tradition théologique de Thomas d’Aquin et les apports de I’anthropologie et de la
phénoménologie. Si, pour sa part, Thomas d’Aquin parait une référence non négligeable, J.
Arnould puise davantage aux sciences de la vie. Tentons d’examiner la maniére dont chacun

d’eux organise sa réflexion théologique sur la création a partir de la thématique de relation.

i. La création comme relation d’aprés J.-M. Maldamé

La création, entendue comme séparation et appel, dit I’altérité. Or qui dit altérité dit
relation. Ici, J.-M. Maldamé se rallie a I’ Aquinate qui, tout en définissant la création a la fois
comme « production totale de I’étre » et comme « production a partir de rien de soi ou d’une
autre substance »°2', fait de la relation la catégorie centrale de la création dans sa réponse

dans la I* Pars, Q.44, a3. « La création, écrit Thomas d’Aquin, pose quelque chose dans le

°27 J.-M. MALDAME, Création et providence, p. 105.
181



créé, mais seulement au titre de relation ». La création n’est pas un changement temporel, un
passage d’un état a un autre état, mais une relation de dépendance entre deux entités : entre
le Créateur et la créature. Un tel a une particularité sui generis : non seulement il n’y a pas
de dimension temporelle engagée, mais aussi et surtout « chacun est a la mesure de son étre.
D’une part, 1’absolu du Créateur, et d’autre part, le relatif et le changeant de la créature.
Celle-ci est donc repérable dans I’espace et le temps déterminé par les rapports des parties
de 'univers » °%. Alors que le créé se situe dans le temps et I’espace, le Créateur est hors du
temps. Dans ce sens, tout lui est contemporain, il voit tout d’un seul regard.

Suivant cette logique, il est manifeste que la donation de 1’acte créateur se réalise
indépendamment du temps. Naturellement, la relation est une construction permanente. Une
vérité de ce genre n’est jamais donnée une fois pour toutes. Alors, il devient compréhensible
que J.-M. Maldamé congoive la création en termes d’une relation coextensive a toute la

durée des créatures®?®

. C’est justement la que loge la différence entre discours théologique et
discours scientifique. Alors que le scientifique, de par sa méthode et ses procédés,
s’intéresse aux processus de transformation des éléments et a leur organisation, le croyant
voit dans la création un don qui porte sur la totalité de I’étre de ce qui est, une relation de
tout ce qui est a son principe fondateur. Elle qualifie le rapport de la créature a celui qui lui
donne d’étre. Un tel rapport est actuel, au présent®’. C’est non sans raison que J.-M.
Maldamé insiste sur 1’actualité de ce rapport. Nous examinerons plus loin en quoi consiste
cette actualité lorsque nous parlerons de la création comme un acte de Dieu au présent. Au
passage, remarquons que la description de la création en termes d’une relation de Dieu avec
les créatures dans toute leur durée a I’avantage de rattacher déja la création au salut, les deux
apparaissant comme deux moments complémentaires d’une méme ceuvre.

D’ou vient que I’on tienne tant a I’analogie de la création comme relation ? Autrement
dit, d’ou la notion de relation tire-t-elle sa valeur et pareil intérét ? Il suffit de cerner cette
notion d’un point de vue anthropologique et phénoménologique pour constater sa richesse.
La relation interpersonnelle et 1’expérience affective en témoignent a merveille. Si elle dit
rapport de dépendance, la relation évoque l’altérité qui, a son tour, se conjugue avec la
liberté et la croissance de l’individu. L’autre se présente, d’abord, moins comme un
adversaire, celui qui m’aliéne, que comme un alter. Il est celui qui me nomme, m’identifie,

m’annonce. Sans doute reste-t-il ’autre dans son autonomie et dans son unicité. Autant dire

528 3 -M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 146.
> Ibid, p. 108.
530 ID, Le Christ pour l’'univers, p. 87.

182



que I’autre est toujours un au-dela. A ce titre, et pour le dire en langage aristotélicien, la
relation est la catégorie la plus extrinseque. Décidément, penser la création en termes de
relation c’est I’inscrire dans une asymétrie radicale. Pourquoi elle est telle? Tout
simplement, parce qu’il existe une altérit¢ fondamentale entre Dieu et la créature. Bien
qu’elle soit appelée a faire I’expérience de I’amour de Dieu, la créature ne devient pas Dieu
pour autant. La particularité de la relation de Dieu avec le créé est d’étre causale par nature,
mais d’une maniére bien différente des causalités de la nature. A vrai dire, la dépendance
des étres du monde vis-a-vis de Dieu est, non pas de type physique, mais ontologique®.
Que la notion théologique de création, consacrée a 1’action divine et sans équivalent
parmi les actions des hommes, désigne particuliérement ce par quoi un étre regoit d’étre ce
qu’il est pour, 4 la fois, étre et devenir ce qu’il est®*?, ¢’est & une vérité qui s’accorde avec la
tradition chrétienne. Mais encore faut-il reconnaitre que si Dieu est nécessaire par
I’impossibilité qu’il a de ne pas étre, il serait incongru de penser le créé comme « devant

nécessairement étre tel », donc, comme une réalité prédéterminée d’une maniére absolue.

ii. La création comme relation selon J. Arnould

Au lieu d’entendre la création, qui est un acte libre et souverain de Dieu, comme une
horloge ou bien comme une émanation divine, J. Arnould veut avant tout la comprendre
comme une relation qui soit 1’origine des choses et des étres. D’entrée, il retient trois traits
essentiels derriére cette notion : « cette relation est plurielle et hiérarchisée, elle instaure une
distance, elle reléve de 1’ordre du don et du choix »**%, Le premier trait distinctif (celle d’une
relation plurielle et hiérarchisée) induit une différence qui se conjugue a deux niveaux : la
différence entre les co-créatures (les vivants) et celle entre Dieu et les créatures. Pour sa
part, « cette différence crée une distance entre Dieu, ses créatures, I’étre humain »°%*.

Manifestement, la mention du terme distance est, ici, de premiére importance. Elle
implique 1’altérité, la distinction, la séparation, 1’espace, 1’hétérogénéité. Si le lien entre
I’humain et les autres vivants ne fait pas I’ombre d’un doute, la relation de création suppose

la distance, d’autant plus qu’il n’existe aucune commune mesure entre Dieu et les créatures.

%31 B, SOUCHARD, « Temps, espace et hasard dans la notion de création matérielle », in J.-M. EXBRAYAT, E.
GABELLIERI (dir.), Nature et création entre science et théologie, p. 115.

°%2 J -M. MALDAME, « La création sans concordisme », p. 82.

% J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 191.

¥4 Ibid, p. 191-192.

183



Pour dire la chose autrement, ’ordre du créé et celui du Créateur sont tout a la fois
radicalement en relation et radicalement différenciés. Cette différence est abyssale. Dieu
incarne une altérité radicale par rapport aux créatures. J. Arnould le fait remarquer : cette
distance incompréhensible, porte en elle «la possibilité d’une altérité, d’une identité
individuelle ; la distance, rend possible la créature (et I’homme en particulier), elle est la
forme de désappropriation grace a laquelle Dieu crée. Cette désappropriation (...) reste en

5% L’étre vivant, fruit de cette distance,

grande partie incompréhensible pour I’étre humain »
est la comme un fait, avant de s’intéresser a une quelconque cause qui rend compte de tout
ou du pourquoi de son existence. Deux attitudes comptent : « un sentiment d’étonnement et
d’admiration mais aussi un constat d’ignorance »>-°. Etonnement et admiration dus au fait
que le vivant est une réussite, une victoire sur les contraintes de 1’environnement et 1’usure
du temps. « Et Dieu vit que cela était bon ... » ; énoncé constatif qui, en fait, se dit a
posteriori. Il y a aussi un constat d’ignorance, car 1’étre humain n’atteint jamais les limites
de la création : « J’ai parlé sans le savoir », disait Job.

On remarquera que J. Arnould établit un lien étroit entre la thématique de la relation et
la conceptualité de la contingence, qu’il considére comme constitutive de I’identité du
vivant. Autant il voit dans la relation une des analogies essentielles de la création, autant il
congoit cette derniére comme habitée du signe de la contingence. On mesure les enjeux
théologiques de cette maniere de penser. La venue a 1’étre de toutes choses se regoit comme
offerte par pure bonté, par grace. L’évocation de I’expérience de la contingence invite a
considérer la créature comme un étre-1a, donné, dont on n’a pas tant a expliquer le
surgissement qu’a recevoir la figure concrete. Comme le dit le théologien protestant Pierre
Gisel, dans une remarque particulierement importante pour notre propos, « dire le monde
comme contingence, c’est indiquer que sa réception et méme la vie qu’on va y engager se
donne sur fond d’une énigme »**’. Le monde, la création, se recoit comme un donné dont
nous ne sommes pas 1’origine et dont le fait méme de son existence est hors raison.

Mais le croyant se croit autorisé a cette déraison. En fait, une attitude compte :
reconnaitre et admettre que, de méme que la creatio originalis dépasse son imagination, la
creatio continua demeure soumise a la contingence et a des contraintes et, somme toute,
incompréhensible. Sans doute, il « peut librement croire en 1’acte de création divine, cela ne

change en rien 1’apparente absurdité des lois, des causes, des structures et des processus

% J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 192.
% Ipid, p. 192.
7P, GISEL, « Un salut inscrit dans la création », in Création et salut, p. 125-126.

184



dans le monde vivant »**®. De quelle tentation I’auteur veut-il ici exorciser le chrétien ?
L’enseignement est que le croyant ne saurait se contenter d’une lecture naivement littérale,
au grand risque d’aplatir I’Ecriture qui, en fait, ne se répéte pas mais s’interpréte. Une
interprétation qui sollicite la distinction entre la forme (I’expression) et le fond (I’intention)
qui, pour I’essentiel, voit le vivant avant tout comme le fruit de la bonté de Dieu qui, avant
d’étre Cause premicre, est, de prime abord, la Bonté premiére. A 1’évidence, chez J.
Arnould, I’évocation de la question de la contingence en théologie illustrerait trois réalités :
d’abord, souligner la liberté de 1’acte créateur. Ensuite, indiquer que le créé « ne dépend
fondamentalement que de Dieu seul, de sa promesse et de sa bénédiction »**° et n’est, dans
sa positivité, que 1’écho de la grandeur et des bienveillances divines. Enfin, montrer que « le
temps est la possibilité¢ de la nouveauté, de I’avénement. Le temps n’est pas un systéme
achevé et clos, soumis a la nécessité, c’est un systéme porteur de contingence, voire de jeu et
de hasard, mais toujours ouvert & Dieu »**.

De la émergent deux axes majeurs qui, a notre avis, guident ’auteur dans sa quéte
d’une alliance entre le langage de la foi et la conception scientifique sur le vivant. D’abord,
pour lui, le chrétien peut nommer Dieu comme ’auteur des qualités et caractéristiques du
vivant dans sa factualité selon 1’esprit de Sg 13, 1-9, mais sans jamais perdre de vue que
I’homme n’en demeure pas moins le produit des phénomeénes évolutifs marqués par
I’événementialité. La thématique de la création, comme relation des créatures avec le
Créateur et des créatures entre elles, conforte cette affirmation. A bien y réfléchir, cette
thématique introduit une particularité : elle écarte « toute forme de création séparée »***. Ce
qui, décidément, permet a J. Arnould d’honorer a la fois la pensée scolastique et la démarche
scientifique fondée sur I'unité du monde visible. La deuxiéme considération, qui s’inscrit
dans le prolongement de la premiere, conduit a la posture selon laquelle le cosmos et
I’homme s’insérent dans un espace des possibles, dans un mélange de successions et
d’imprévus, n’entre pas en contradiction avec 1’idée d’une cosmogénese et d’une
anthropogeneése présidées, accompagnées par une présence aimante et discréte de Dieu en
tant que lieu d’instauration d’« une relation d’origine, c’est-a-dire originelle et originale,

entre Dieu et chacune de ses créatures »°*.

5385, ARNOULD, « Face a la biologie, Dieu et ’homme », p. 97.
%% |p, La théologie aprés Darwin, p. 279.
9 |p, Les créationnistes, p. 106.
>! |p, Les créationnistes, p. 107.
*2 Ip, La théologie aprés Darwin, p. 279.
185



Au terme de ces remarques, une conclusion s’impose : définir le statut du créé, c’est
présupposer que celui-ci aurait pu ne pas étre ; et s’il est 1a, il reste comme pouvant ne pas
étre. A ce titre, il n’y a pas de crainte, aux yeux de J. Arnould, que cette affirmation s’étende
a ’homme. Manifestement, cette mise au point se présente doublement comme un défi et
comme un programme pour le chrétien. D’abord, un défi car, a croire 1’auteur, le croyant se
doit de rendre compte de sa foi en la création face a la vision évolutionniste proposée par les
sciences. Elle est, ensuite, un programme au sens ou le croyant se doit d’« entreprendre a
son tour un voyage digne de celui du Beagle »**, d’approfondir sa foi en la création. On
mesure le souci de ’auteur : amener le croyant a se libérer d’une lecture qui congoit
I’Ecriture comme un traité d’histoire ou de cosmologie, et I’ouvrir a une nouvelle lecture.

Autant pour J. Arnould que pour J.-M. Maldamé, il devient clair qu’appréhender la
création en termes de relation, ¢’est dire autrement que ’acte créateur soutient et porte notre
étre a tout moment. A ce titre, ne conviendrait-il pas de penser la création comme un acte au
présent ? Ce point constitue un autre apport considérable introduit par ces théologiens dans

I’intelligence de la théologie de la création.

5.1.3. Penser la création comme un acte de Dieu au présent

« Il ne t’est pas permis de te livrer a des investigations concernant ce
qui est soit devant, soit derriére, mais tu dois t’occuper uniquement
du présent de la création » (A. COHEN, Le Talmud, Paris, Payot,
1950, p. 71).

Donation de I’étre a ce qui est singulier dans le temps, relation constitutive entre Dieu
et les créatures, relation coextensive a toute la durée des créatures, la création peut se lire
comme ce qui se donne hic et nunc. Elle est proche de la notion d’événement. Notre propos
est double : cerner les contours sémantiques que J.-M. Maldamé et J. Arnould assignent a ce

concept et faire ressortir ses implications theéologiques.

>3 J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 25.
186



i. La pertinence théologique de la notion d’événement

Le croyant pergoit I’histoire comme le lieu de continuité et de discontinuité, lieu d’une
véritable nouveauté. Ainsi, pour parler de la création, J.-M. Maldamé et J. Arnould recourent
a la thématique d’événement. De prime abord, il est important de reconnaitre que, malgré
I’intérét qu’ils portent a ce concept, on ne saurait attribuer ni a I’un ni a 1’autre la paternité
de cette thématisation. Dans son article « Création et événement. A la recherche d’un
nouveau paradigme », Jean Greisch considére Franz Rosenzweig comme un des rares
auteurs a s’étre engagé, d’une manicre systématique, a revisiter, repenser la notion de
création au travers du concept d’événement dans son livre : L Etoile de la Rédemption544.

Pour ce qui nous concerne, nous allons nous consacrer a 1’essentiel en posant des
questions qui précisent le propos de nos auteurs. D’ou vient que 1’on considére le concept
d’événement comme paradigme du discours théologique sur la création ? Qu’a-t-il d’unique
et de singulier au point de mobiliser une telle attention ? Qu’est-ce qu’un événement ? Le
Dictionnaire encyclopédique Larousse le définit comme « ce qui arrive, ce qui Se produit ».
Alors, I’événement est-il identifiable au fait historique ? Peut-il étre prédit et attendu comme
un fait nécessaire ?

Selon I’expression de J.-M. Maldamé, « I’événement est distinct et un, (...) il est le
fruit d’une multiplicité de facteurs »**. Caractérisé par le surgissement, I’irruption de la
nouveauté, la survenue de I’indéterminé, la non-prévisibilité, I’irréversibilité et donc par la
contingence au sens d’un jeu d’¢léments purement factuels, I’événement se distingue d’un
fait historique. J. Arnould I’entend plut6t au sens de « ce qui advient pour s’inscrire dans
une histoire, ou mieux pour inscrire I’histoire »>* Force est de constater que ces deux
définitions — celle de J.-M. Maldamé et celle de J. Arnould — ont pour dénominateur
commun le mot histoire, bien qu’il ne figure pas dans la premiére définition. L’histoire
évoque le temps, le devenir. Elle signifie que ce qui advient est le fruit d’une multitude de
facteurs, imprédictibles pour la plupart. L’idée de la nouveauté est, ici, centrale. Elle a une
particularité, celle d’étre paradoxale. Deux notes la caractérisent. Premierement, la

nouveauté n’est jamais tout a fait radicale du fait de son inscription dans la chronologie.

%4 ). GREISCH, « Création et événement. A la recherche d’un nouveau paradigme », in J. GREISCH, G.
FLORIVAL (dir.), Création et événement autour de J. Ladriére, p. 308.

>3 J -M. MALDAME, « Création et événement », p. 190.

> J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 101.

187



Deuxiémement, elle implique une rupture radicale, une ouverture et dit que tout ce qui est
advenu ne saurait étre identique a tout ce qui etait déja la.

De 1a, il devient fondé que la notion d’événement soit un concept approprié pour
penser la création comme lieu d’apparition de 1’inédit. Cette perspective se laisse docilement
couler dans le moule de I'univers biblique. C’est I’avis de J.-M. Maldamé. Il s’en explique.
En effet, comme tout autre événement, les événements constitutifs de I’expérience historique
d’Israél sont autre chose que le produit nécessaire de ce qui le précéde et le permet. En quoi
consiste la grande particularite du peuple hébreu ? Contrairement a d’autres peuples, les
Hébreux ont décrypté dans cette nouveauté une initiative gratuite du Dieu de 1’ Alliance.
L’intelligence de cette nouveauté toujours relative a permis au peuple de percevoir 1’acte
créateur comme le fruit du libre vouloir de Dieu, non déductible de ce que 1’on sait de sa
perfection. Allant du fait au fait, cette grille de lecture rend compte de tous les événements
qui se produisent dans le cours du temps>*’. Comme on peut s’en apercevoir, nous sommes
trés loin de I’idée de la création au sens d’une mise en mouvement de la machine-univers
qui marcherait selon des lois posées ab initio, ou tout est déterminé, défini d’avance comme
par nécessité.

Partageant cet horizon de penseée, I’auteur de La théologie aprés Darwin reléve
I’importance théologique de la thématique d’événement. « L’idée d’événement, écrit-il, peut
aider a marquer le caractére de radicale nouveauté et de liberté toujours a 1’ceuvre dans la
création ; elle posséde en elle-méme un principe de liaison entre les possibles et les

déterminations successives »°*

. Qu’est-ce que cela peut vouloir dire sinon que la lente
montée de la vie, dans ce qu’elle a de contingent et d’espace des possibles, porte les traces
de I’acte créateur ? C’est dire aussi que ce qui advient dans I’écoulement du temps est
nouveau, c¢’est-a-dire différent, irréversible et irréductible a ce dont il dérive. Pour reprendre
Edouard Boné, ce qui advient se reconnait, a posteriori, « comme I’apparition d’un quelque
chose de remarquable, de neuf, d’original ou d’essentiel, le suscitement d’une qualité, d’ une
nature, d’une forme d’étre »**°. Le théme de nouveauté est, ici, axialement significatif.
Justement, parce que dans I’univers biblique, la nouveauté est entourée de rites et de régles
sacrées, pratique illustrée par le rite de consécration des prémices. Ce qui fait dire a J.

550

Arnould que « la nouveauté revét un caractere sacré »>>". Elle est telle parce qu’elle se veut

%7 J.-M. MALDAME, « Création et événement », p.195 ; ID, Le Christ pour I'univers, p. 276.

8 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 279.

> E. BONE, « Evolution et émergence », in J. GREISCH, G. FLORIVAL (dir.), Création et événement, p. 91.
%0 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 137.

188



ouverture nimbée de potentialités, d’espérance. Cette lecture évite de considérer la réalité
comme strictement déterminée, a tous ses niveaux.

Au regard de ce qui précéde, 1’idée de la création comme événement met en lumiére
deux considérations majeures. D’abord, elle insiste sur I’inscription de tous les étres dans
I’histoire. Ensuite, elle souligne I’existence d’un lien constant entre ce qu’est le vivant dans
son immédiateté et ce qui I’a précédé. Manifestement, ce point traduit mieux I’impossibilité
qu’il y a a séparer ’homme du cosmos dans lequel il surgit sans étre pour autant un pur et
simple produit naturel.

La pertinence de la représentation de la création comme événement ne réside-t-elle pas
dans ce qu’elle considére substantiellement la création comme un acte de Dieu au present ?

J.-M. Maldamé et J. Arnould semblent, chacun a sa fagon, explorer cette piste.

ii. La création, un acte de Dieu au présent

Ouvrons cette section avec des affirmations qui nous paraissent étre la colonne
vertébrale de la problématique. Dans La théologie aprés Darwin, J. Arnould affirme que
« parler de la création, c’est d’abord parler de 1’événement, celui d’étre créature hic et
nunc »*°*. Et comme en écho & ce texte, nous lisons clairement dans Dieu, le singe et le « big
bang » : « Dieu ne cesse pas de s’insérer dans la trame de la nature et de I’histoire, y
poursuivant son ceuvre de création et de salut »*°2. Les affirmations ainsi avancées sous-
tendent 1’idée d’un Dieu non figé sur une seule portion de temps — flt-ce la premiére.
L’argument n’est pas nouveau. Les Péres de I’Eglise avaient déja attiré 1’attention dans un
contexte polémique. On lit cette interrogation sous la plume de Clément d’Alexandrie :
« Comment la création aurait-elle eu lieu dans le temps, dés lors que ’apparition du temps
coincide précisément avec celle des étres ? » (Str., VI, 42,4). En créant, Dieu crée aussi le
temps et non pas dans le temps, pour évoquer un texte célébre des Confessions de 1’évéque
d’Hippone (Confessions, XI, xii, 15-16). Dans ces conditions, toute référence a un point
alpha, a un prétendu age d’or, ce passé primordial supposé parfait, ne devient-elle pas
illusoire, dénué de sens? C’est hic et nunc qu’on est créé. L’idée est exprimée d’une

maniere particulierement forte a travers cette proposition que suggere J. Arnould : au lieu de

%1 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 102.
2 Ip, Dieu, le singe et le « big bang », p. 140.

189



dire «au commencement, Dieu créa I’homme a son image », il faut plutdt dire:
« Aujourd’hui, comme cela fut déja hier et cela sera encore demain, Dieu crée "homme »°>2,
Ce qui, en un sens, ne va pas sans rappeler le texte johannique : « Mon Pére, jusqu’a
maintenant, est toujours a I’ceuvre, et moi aussi je suis a I’ceuvre » (Jn 5, 17).

Le constat s’impose. Cette ligne de réflexions rend impertinent tout discours religieux
ou théologique qui tendrait a voir dans la création une ceuvre achevée, c’est-a-dire faite une
fois pour toutes dans le passé ou la réduirait au premier instant de la durée de 1’univers.
Cette perspective prend le contre-pied d’une position encline a poser Dieu comme le
conservateur d’une production réalisée dans le passe. En retour, ¢’est la représentation de la
création, comme don et comme relation, qui en sort renforcée. La création doit se penser
selon cette thématique.

A la question de savoir comment et sous quelle modalité se doit-on de comprendre ce
don, J.-M. Maldamé écrit avec a-propos : « Ce don est actuel ; il est contemporain de tout ce
qui advient au cours du temps »*>*. Le moment présent devient dés lors le locus, le lieu du
rendez-vous, de la rencontre avec Dieu. Plus précisément, ¢’est maintenant que Dieu fait a
I’humain le don de I’étre, le rejoint, le fait exister. De quoi affirmer avec Bernard Souchard
que Dieu « nous crée maintenant en nous tenant la main. Le maintenant n’est pas seulement
ce que je maintiens en main, ¢’est aussi Dieu qui nous soutient et nous maintient dans
I’existence »*>°. Les mots suivants de Thierry Magnin sont 1a pour appuyer davantage ce

propos :

« Tout est cependant différent si chaque instant de 1’univers est relié a 1’éternel
présent de Dieu. Dieu crée au présent. Je suis, nous sommes créés dans le présent

de Dieu. Mon instant présent n’est plus fugitif 2%,

Le maintenant est, pour ainsi dire, I’espace d’effectuation d’une relation de I’homme
avec le Tu éternel, pour dire comme le philosophe Martin Buber.

Quiconque s’emploie a une lecture soutenue de 1’Ecriture découvre, que dans leur
grande majorité, les auteurs sacrés ne disent pas que Yahvé fit le ciel et la terre (sinon a son

origine : Gn 1, 1). A I’inverse, ils se servent habituellement d’un participe (duratif). Ce qui

%3 3. ARNOULD, Cain a-t-il rencontré Néanderthal ? Dieu et la science sans complexes, Paris, Cerf, 2008,
p. 21.

%% J.-M. MALDAME, Science et foi en quéte d unité, p. 245.

%%® B, SOUCHARD, « Temps, espace et hasard dans la notion de création matérielle », p. 127.

% T MAGNIN, Quel Dieu pour un monde scientifique ? Paris, Nouvelle Cité, 1993, p. 70.

190



conduit a interpréter la creation comme une genese permanente : Dieu fait le ciel et la terre
(Ps 121, 2; 104, 30; Is 40, 28 ; 45, 7-8 ; Am 4, 13; 5, 8)557. Ce n’est certes pas dans le
passé, c’est plutot aujourd’hui que Dieu agit. Dés lors, saisir la création comme un acte
coextensif a toute la durée de I’étre, contemporain de tout ce qui advient au cours du
processus, ¢’est reconnaitre que le devenir du monde, en ses différentes €tapes, porte la trace
de Dieu. Son Esprit, a I’image d’un artiste, reste présent a son ceuvre. Il est présent a chaque
instant, attentif a tout ce qui nait. En lui, ajoute J.-M. Maldamé, «il n’y a ni déclin, ni
sommeil. Il est perpétuelle nouveauté, principe de toute invention, source de toute avancée
dans la perfection. Comme une mére se penche, regarde et attend avec impatience 1’éveil de
son enfant, I’Esprit couve d’une aile discréte et silencieuse tout ce qui émerge dans le cours
des temps »>2. L’action de Dieu n’est pas limitée dans le temps. Ce qui exclut le déisme>®®.
11 s’agit moins pour le croyant de se lancer a la quéte d’un moment chronologiquement
premier — considéré comme le « point zéro », qui ne serait finalement que 1’ombre d’un
fantdme — que de découvrir que c’est dans son aujourd’hui ou il reconnait un don de lui,
présent a tout étre et a tout événement tout au long de la durée cosmique, qu’il doit chercher

a rencontrer Dieu®®

. Il en va ainsi car, bibliquement parlant, c’est I’Amour qui crée. Or
I’ Amour est. Ainsi la création doit-elle s’appréhender comme le fruit d’un Amour donné a
chaque instant. Le présent est, en ce sens, le lieu d’expression, le lieu ou I’on fait
I’expérience du don d’Amour de Dieu. Voila une approche libératrice dans la mesure ou le
croyant est conduit & reconnaitre que toute sa vie, aussi bien que celle de I’humanité, est
immergée dans le présent de Dieu : Dieu est présent a chaque moment de sa vie ; il ne le

perd pas du regard.

SR, KLAINE, Le destin de ['univers, Vol. 1 : Le destin de ['univers selon les écrits bibliques d’avant notre ére,
Paris, Cerf, 2000, p. 87.

558 3 -M. MALDAME, Le Christ pour ['univers, p. 273.

%9 Dans I’ensemble, le déisme est un courant philosophique qui affirme I’existence de Dieu sans lequel rien
n’existerait. Mais ce Dieu reste indifférent de la vie des hommes et du fonctionnement du monde. En général,
le déisme présente deux erreurs majeures : 1) la négation de I’'immanence de Dieu, car son agir créateur se
limite au commencement et & la fin du monde ; 2) une fausse transcendance de Dieu, la négation de la
transcendance de Dieu : le monde se pose face a Dieu de fagon extérieure comme 1’ceuvre a Iartiste (ce dernier
est entiérement extérieur a son ceuvre). Par ailleurs, on ne saurait confondre le Dieu des théistes et Celui des
chrétiens. A I’opposé du déisme, le théisme congoit Dieu comme quelqu 'un d 'unique et, plus particuliérement,
comme un personnage lointain, aux traits flous, souvent pergu sur le registre sévére et soupgonneux
d’exigences morales et garant d’une justice ultime. Il est vrai aussi que le monothéisme porte vers ce type de
représentation. Mais toujours est-il qu’on ne peut fondamentalement qualifier le chrétien de théiste, parce que,
pour lui, Dieu est envisagé a partir de ce que Jésus nous en a fait connaitre : un Créateur bienfaisant et
bienveillant (cf. M.-C. BERNARD, Les fondamentaux de la foi chrétienne. Une énergie spirituelle de terre et de
ciel, Paris, Presses de la Renaissance, 2009, p. 137).

%0 j M. MALDAME, Le Christ pour ['univers, p. 88 ; cf. D, Science et foi en quéte d’unité, p. 246.

191



Il apparait qu’une théologic de la création construite autour des notions de don, de
relation, d’événement ou autour de 1’idée de ce qui se donne hic et nunc, offre deux
avantages qui se tiennent comme les deux bouts de la chaine : d’une part, elle se déroule
dans la lumiére de la tradition et, d’autre part, elle illustre avec une transparence plus grande
son ouverture a la nouvelle conceptualité sur 1’horizon du paradigme scientifique de
I’évolution. Il va sans dire que, « dans cette optique, comme 1’écrit J. Arnould, la référence
aux textes de la Genése perd ce caractére de contrainte chronologique, que percoivent les

créationnistes »°°*

. Mais a considérer les choses plus a fond, cette approche ne laisserait-elle
pas une question en suspens ? Celle-ci porterait sur la conception de I’action de Dieu dans la
nature. Posons-la clairement. De quelle maniére et comment Dieu agit-il dans la nature ?
Nous verrons, dans les lignes qui suivent la maniere dont G. Martelet, J.-M. Maldamé
et J. Arnould s’appliquent a élaborer leurs discours théologiques sur 1’action de Dieu dans la

création, en prenant en compte des enjeux théologiques suscités par la vision évolutionniste

du monde.

5.2. La conception de I’action de Dieu dans la création

L’action est fondatrice de I’étre ; elle est le lieu de son dévoilement. Elle dit la maniere
de faire de I’étre. En perspective anthropologique, c’est au travers de la parole (le logos) et
de la technique, entendue dans son sens grec de la techne, ce savoir-faire englobant aussi
bien les arts que la technique, que I’homme réalise son action.

Ici, interrogation porte sur la conception de ’action créatrice en tant qu’action de
Dieu. La question est d’une grande importance. Car, la conception de la création postulée a
partir du modéle mécanique de la science classique (le systtme newtonien, d’un monde
mécanisé) et des catégories de la fabrication conduit a I’image d’un Dieu ingénieur
cosmique, un Dieu tout-puissant dont la puissance brise le cours normal de I’histoire. Pire
encore, la nature est pensée comme une mécanique passive.

A notre avis, deux remarques préalables s’imposent pour bien penser 1’action de Dieu

dans la création. Il faut, d’un c6té, bien définir les diverses instances de causalité®®? et, de

%61 J. ARNOULD, Les créationnistes, p. 106.
%2 Ta tradition métaphysique et théologique issue du paradigme d’Aristote et de la science classique
commande souvent la compréhension de la création. Le pouvoir de Dieu défini a partir de cette tradition, non

seulement prive ce dernier de toute possibilité d’agir sur le monde, mais encore engendre des graves

192



I’autre coté, éviter le picge des monismes spiritualiste et matérialiste®®. D’une maniére
générale, G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould tournent le dos a une conception
classique de I’action de Dieu trop souvent piégée par ’attribut de la toute-puissance et I’idée
de causalité efficiente. Essayons de ressortir la maniére dont chacun de ces théologiens
s’essaie a conceptualiser I’action de Dieu dans la création et voyons I’apport de leurs

explications en la matiere.

5.2.1. L’agir de Dieu dans la création d’apres J. Arnould

Fidele a la tradition théologique, J. Arnould adopte la répartition classique de la
création en trois dimensions distinctes mais inséparables : la creatio originalis, la creatio
continua et la creatio nova. Quant a la représentation du mode d’agir de Dieu dans la
création, il entreprend de la concevoir en termes d’une action qui respecte « I’existence
d’une portion d’espace des possibles dans laquelle se meut I’évolution »***. Un concept lui
permet d’étayer sa réflexion. C’est la notion rahnerienne d’autotranscendance. Que
signifie-t-elle ? Dans son principe, il y a ’idée que 1’agir transcendantal de Dieu permet a la
création de s’auto-dépasser a partir des possibilités qu’elle recéle en elle. Dans cette

autotranscendance active, la création devient capable de produire quelque chose de

confusions : la confusion entre la création et la causalité, la confusion de Dieu Créateur avec la Cause ou
I’assimilation entre la cause transcendante et Dieu. Cette facon de penser qui conduit & la distinction de la
cause premiere, absolument transcendante, des causes secondaires entraine la réduction de Dieu a un réle, le
nivellement de la nature a une mécanique passive et, naturellement, la compréhension de création en termes de
premier mouvement de la machine-univers qui fonctionne selon les lois posées ab initio. On en arrive a
concevoir Dieu comme une puissance extra-mondaine qui dirige le cours des événements comme le capitaine
pilote son navire.
%3 Pour autant qu’il considére la matiére comme absolument autoréférée, le monisme matérialiste se signale
par trois prétentions: le renvoi de toute référence au pourquoi dans des spheres extrascientifiques ou
irrationnelles, la considération des récits bibliques de la création comme une tentative d’explication naive, la
réduction de la totalité de la réalité a rien qu’un pur développement de soi de la maticre, lequel doit étre
compris de la maniere physique, biologique ou biogénétique. Il apparait a I’évidence que cette triple prétention
s’oppose a 1’idée de la création, elle fait cause commune avec 1’athéisme et semble étre la source de conflits
qui entrent en jeu dans le rapport entre la théorie de 1’évolution et la foi chrétienne. De son c6té, le monisme
spiritualiste, qui est une sorte de syncrétisme de nouvelles théories scientifiques (la physique quantique par
exemple) avec I’expérience mystique orientale et qui va jusqu’a attribuer a la matiére des caractéres absolus,
induit plusieurs erreurs théologiques. C’est, entre autres, la négation de 1’idée de la création, la confusion entre
les ordres de causalité, le rejet de la transcendance de Dieu (le monisme s’enferme dans la causalité immanente
ou matérielle), I’ouverture au panthéisme, la rupture radicale avec la notion biblique de la sainteté de Dieu. La
foi monothéiste pense que Dieu est paradoxalement partout sans pourtant étre partout (Si 43,27).
%4 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 104.

193



réellement nouveau, qui n’est pas un simple développement de ce qui précede et qui ne
saurait s’expliquer uniquement a partir des données précédentes. Evidemment, cette notion
comporte quelques faiblesses. C’est, notamment, sa résonance avec I’idée de finalit¢ due a
sa proximité avec 1’idée teilhardienne d’« enveloppement de la matiere du monde » ou tout
semble étre intégré par Dieu dans son ordonnance d’ensemble du cours de I'univers. Bien
plus, la maniere dont Dieu agit dans et par les créatures n’apparait pas de manicre trés nette.
S’appuyant sur le c6té positif du concept en question, J. Arnould se permet cette réflexion,

qu’il fait accompagner d’une mise en garde :

« L’action de Dieu consiste a rendre possible I’autotranscendance, a conférer a la
créature son étre et son activité propres ; autrement dit, il convient d’écarter toute
espéce de dichotomie entre les actions causales de Dieu et la nature, qui n’est
qu’'une forme de dualisme entre les connaissances scientifiques et les propos

théologiques »*®.

Ce propos est d’une grande importance. Il dit la synergie, la collaboration entre les
actions causales de Dieu et la nature. C’est dans ce sens que Jirgen Moltmann voit, d’un
c6té, le monde dans le détail et dans I’ensemble comme un systéme ouvert a Dieu, qui est
son environnement extramondain dont il vit et dans lequel il vit. Dieu, de son c6té, se voit
comme un Etre ouvert au monde. Pour cette raison, conclut le théologien protestant, il
devient « impossible de penser la transcendance divine par rapport au monde sans cette
immanence divine dans le monde, comme a I’inverse il n’y a pas d’immanence évolutive de
Dieu dans le monde sans sa transcendance par rapport au monde. Les deux sont en relation

réciproque »°%

. Dieu agit de I'intérieur de la nature. A ce point, J. Arnould a raison de
concevoir I’action de Dieu dans la création en termes d’accompagnement des possibles. Un
agir qui cherche avant tout a préserver la richesse des étres, leur créativité interne, leur
capacité & produire du neuf qui leur est propre®®’.

Comme nous pouvons le remarquer, cette facon de parler écarte 1’arbitraire de la
puissance divine, une toute-puissance qui viendrait violenter les processus naturels des
choses, pourtant marqués du sceau de [’aléatoire et de la contingence. Il devient

compréhensible que J. Arnould insiste sur la force du concept d’autotranscendance en tant

qu’elle « permet d’éviter de faire appel a une énergie d’un autre ordre agissant comme par

%% J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 104.
%6 j MOLTMANN, Dieu dans la création, p. 265-266.
%7 J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 136.
194



miracle »°®. 11 reste maintenant & mieux voir ce qu’il convient d’entendre par le mot
miracle.

Une bonne intelligence de cette notion demande qu’on évoque, ne flit-ce que de
maniere sommaire, la position tenue sur ce sujet par les deux grands monuments de la
théologie chrétienne : Augustin d’Hippone et Thomas d’ Aquin. Le premier définit le miracle
comme « ce qui apparait avec la qualité¢ de I’insolite et excéde tout ce que celui qui s’en

émerveille attendait ou pourrait faire »*°

. A tout comprendre, le miracle dit ce qui ne saurait
s’expliquer par la raison, ce qui retient ’attention par son aspect prodigieux570. Pour
Augustin, chaque fragment de la création porte I’empreinte du miracle d’autant plus qu’il
manifeste la présence de Dieu. Dans cette perspective, le miracle remplit deux fonctions
majeures : 1’une, théophanique et, ’autre, pédagogique en tant qu’il désigne 1’intervention
spéciale de Dieu dont le but est de susciter la foi de la part des témoins ou bénéficiaires.
S’inspirant, pour sa part, de 1’épistémologie aristotélicienne qui distingue la « cause
premiére », entendue comme «la cause des causes», et les «causes secondes »; et
décrivant le fait miraculeux comme celui qui dépasse 1’ordre de toute la nature créée, saint
Thomas d’Aquin argue que «les miracles ne peuvent étre produits que par la seule
puissance de Dieu, car seul Dieu peut changer ’ordre de la nature, ce qui appartient a I’ordre
méme du miracle » (ST, la, g. 110, a. 4).

Sans verser dans un vieux débat qui a fait couler beau d’encre, il n’est pas inutile de
montrer que la fameuse distinction entre la « Cause premiére » et les « causes secondes »
doit étre maniée avec prudence et finesse tant, a certains égards, la notion de « causalité, au
lieu de respecter Daltérité¢, qui fait le tissu méme de la création, compromet 1’écart
inaugurateur, car elle "restitue a une série” »°'*. Elle apparait également comme un concept
étroit, avec le risque d’enfermer indiment « Dieu en un role qui ne lui fait pas justice »"2.
Cela ne signifie pas qu’il faut faire fi de la notion de causalité.

En fait, dans la mesure ou le miracle est percu comme ce qui va au-dela des forces de
la nature, il est logique de se poser des questions comme celles-ci : comment Dieu agit-il

dans la nature ? Dieu, concu comme « Cause premiére », quel rapport entretient-il avec les

%8 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 104.

*% Saint AUGUSTIN, cité par J. ARNOULD, Les moustaches du diable, p. 196.

>0 pour désigner ’action de Dieu, la Bible fait usage d’un langage qui porte trois significations principales : le
prodige (ce qui suscite I’admiration, 1’étonnement, 1’émerveillement), les ceuvres de Dieu (ce qui est
impossible a ’homme) et le signe. Dans les évangiles, chez saint Jean en particulier, le miracle est plus un
signe qu’un événement spectaculaire.

> A GESCHE, Dieu pour penser, t. IV : Le cosmos, p. 69.

2 |bid, p. 67.
195



causes secondes ? Interrompt-il les lois dans la nature ? Quelle part revient a la nature et,
finalement, a ’lhomme ? J. Arnould ose une réponse cristallisée dans la notion « liberté ». Il
écrit précisément :
« A travers la question du miracle, nous voici ramenés a celle de la liberté, tant
celle de I’agir de Dieu que celle de I'homme ; a celle aussi de la (possible)

conception des rapports entre Dieu et le monde »°".

Il apparait donc que le miracle renvoie a la question de la liberté aussi bien du c6té de
I’agir de Dieu que du c6té de ’homme. II reléve des rapports entre Dieu et le monde. Il est
au service de son destinataire, dans le juste respect de sa liberté. Loin de supplanter 1’effort
ordinaire de la nature ou de I’homme, il révele la face cachée de 1’action de la nature voire
I’action humaine et, en tant que tel, il reste dans 1’espace des possibles. Le théologien
rédemptoriste Francois-Xavier Durrwell (1912-2005) nous en donne une interprétation plus
ou moins claire. En régime chrétien, affirme-t-il, le détenteur du charisme de miracle « ne
perturbe pas 1’ordre, il exerce le don qui lui est accordé dans la plus grande conformité aux
lois de ce monde, car il opére le miracle dans la communion a celui qui est le ceeur du
monde. Ainsi les fils de Dieu peuvent-ils partager, dans le Christ, le pouvoir du Pére sur la

création »°'

. Une fois de plus, c’est la liberté et le respect des lois de la nature qui sont mis
en évidence. Il s’ensuit que si la création peut se définir en termes de miracle de Dieu, on ne
saurait le comprendre sur un horizon mécanique. Dieu ne force rien. Bien au contraire, il
tient compte des possibles inscrits a I’intime de la nature. Complétons cet exposé avec A.
Gesché qui, donnant une nouvelle clé de lecture de la notion de causalité divine a travers la
formule « Dieu comme Cause, fait que les choses se font comme elles se font », esquisse
quatre propositions : (1) la création n’est pas la fabrication des choses toutes faites, (2) les
choses se font comme elles se font, (3) c’est en Dieu que se trouve 1’origine, la raison des
choses et donc leur cause, mais en les provoquant au devenir, (4) Dieu a voulu un cosmos
(un monde ordonné, harmonieux) qui ne soit pas pure dictée, mais espace des possibilités
internes et de liberté inventive®".

Avec de pareilles considérations — et c’est important de le relever — on accéde a une

nouvelle appréhension des questions qui touchent a I’idée que 1’on se fait de la priére, de son

573 J. ARNOULD, La moustache du diable, p. 199.

3 F -X. DURRWELL, Le Pére. Dieu en son mystére, Paris, Cerf, 1987, p. 124.

> Cf. A. GESCHE, Dieu pour penser, t. IV : Le cosmos, p. 71-76. Le concept cosmos désigne ce qui est
harmonieux, ordonné. Le monde est un cosmos, un tout bien ordonné. En ce sens, il est accessible a la raison.
L’ordre du monde n’est pas une apparence.

196



efficacité. Il y a lieu de répondre, d’une maniere nouvelle, a des questions que I’on se pose
au sujet de la présence du mal, de la souffrance. En effet, quand, devant la souffrance, la
maladie, la mort d’un étre cher,... on s’exclame : « Qu’est-ce que j’ai fait au Bon Dieu pour
mériter tout cela ? », « ou est Dieu, et pourtant je prie ? », ¢’est toute une conception de Dieu
qui est ici interrogée, un Dieu parfois rendu coupable de non-assistance de personne en
danger. Le soubassement de ces questions est celui d’un Dieu congu comme le Maitre du
hasard, devant intervenir directement dans le cours des choses, le corriger, le réorienter. La
conclusion, a notre sens, la plus importante qui se dégage de 1’énoncé que « Dieu prend au
sérieux 1’autonomie de la création » est le passage de la représentation d’un Dieu qui ne
serait que celui d’une théodicée justificatrice et auteur d’un « meilleur des mondes
possibles ». On passe d’un « Dieu capricieux, rendant finalement la création inintelligible et
toute ’action humaine inutile »*'®, & un Dieu qui se révéle comme ’amour présent en toutes

577 .
. L’action

choses, et qui serait a I’ccuvre comme tel a chaque instant et dans toute situation
de Dieu est celle de la suscitation des possibles inscrits dans la nature.

Telle est, pour I’essentiel, la ligne dans laquelle J. Arnould tente d’articuler son propos
sur I’action de Dieu dans la création. Qu’en pensent J.-M. Maldamé et G. Martelet ?

Commengons d’abord par interroger le point de vue de J.-M. Maldamé en la matiere.

5.2.2. L’action de Dieu dans la création d’aprés J.-M. Maldamé

Dans sa quéte d’une herméneutique de I’agir de Dieu dans un paysage désormais

investi par le paradigme de 1’évolution, J.-M. Maldamé fait une observation :

« Le changement dans les faits invite a penser 1’action de Dieu non plus comme
une intervention qui brise le cours des événements et leurs enchainements, mais

comme un accompagnement au sein du méme processus »° .

Ainsi, la reconnaissance de la différence, de la distance et de la singularité de 1’acte

créateur s’impose comme une condition préalable dans toute tentative d’¢lucidation de 1’agir

6. MONTENAT, L. PLATEAUX et P. ROUX, Pour lire la création dans [’évolution, p. 36.

" M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 370.

8 J.-M. MALDAME, « Dieu et la théorie de I’évolution (III) », in Points de repére/samedi, 25 septembre 2004,
www.domuni.com, 29/11/2010, p. 1 sur 4.

197


http://www.domuni.com/

de Dieu dans la création. Pour bien conduire sa démarche, 1’auteur met en place quelques

principes directeurs qui mobilisent une reflexion en la matiére.

i. Des principes clés dans la compréhension de [’action de Dieu

Pris dans leur ensemble, nous dégagerons trois principes majeurs :

(1) 'y a une hiérarchie des causes. Il est un fait qu’il existe une diversité de causes.
Mais faut-il encore se demander si ces causes sont d’un méme ordre et donc identifier la
nature de rapport qui les lie entre elles. D’ou I'importance d’effectuer une distinction entre
ce qui est réellement cause et ce qui, sans quoi, la cause ne serait pas. Pour y parvenir, J.-M.
Maldamé s’appuie sur un extrait de Phédon (97c-99b) de Platon ou Socrate explique a ses
amis pourquoi il accepte d’affronter ses juges plutdt que de fuir pour I’exil. La vraie raison,
a en croire le philosophe d’Athénes, serait d’ordre spirituel (la décision prise en conscience)
et non d’abord d’ordre physique. De 1a, J.-M. Maldamé dit « reconnaitre deux ordres de
causalité : d’une part, 1’ordre de la causalité des phénoménes décrits par les faits et les lois
qui les régissent, et, d’autre part, I’ordre de la causalité premiere qui rend raison de leur
sens »*"°. Au total, cette démarche évite deux écueils : le ravalement de tous les étres au
méme plan ontologique et la tentation de définir I’agir de Dieu en termes d’interaction. Ce
concept, signifiant concours de forces, établit un contraste formel avec 1’action de Dieu.
D’ou vient sa faiblesse dans la désignation de 1’action de Dieu ? Elle réside dans le fait que,
« tant en physique, en chimie qu’en biologie, les ¢léments actifs sont du méme ordre et
collaborent entre eux, comme en mécanique classique les forces se composent entre elles.
Seule, I’action de Dieu est capable de s unir & une autre sans la dénaturer »*. Il en est ainsi
car Dieu ne fait pas nombre avec les créatures.

Dans le méme ordre d’idée, le terme intervention parait équivoque aux yeux de J.-M.
Maldamé. A I’évidence, ce terme désigne une action qui vient de I’extérieur. Il traduit de
facon implicite le caractere arbitraire d’un Dieu qui interviendrait a I’occasion pour remettre
les choses d’aplomb. Il donne I’impression que Dieu est inactif par moment. Du coup, son
emploi impose la vigilance. Voila pourquoi ’auteur de Science et foi en quéte d’unité

propose de penser le mode d’action de Dieu dans la création a partir de 1’analogie classique

57 3.-M. MALDAME, « L’évolution et la question de Dieu », p. 553 ; cf. ID, Le Paraclet, p. 105.
0 |p, Science et foi en quéte d’unité, p. 257.

198



de la musique ou s’illustre une parfaite synergie entre le musicien et ’instrument. Cette
représentation a le mérite de répondre aux embarrassantes questions toujours actuelles que
pose la théodicée. Dans la mesure ou elle incarne 1’idée de coopération, cette approche
« permet de comprendre ce qui advient dans la vie qui est tout a la fois le fruit de ’action
des facteurs (...) étudiés par 1’anthropologie et d’un principe transcendant. Parce que ce
principe est d’un autre ordre et parce qu’il n’intervient pas comme un élément du monde, il
faut reconnaitre que tout est de Dieu et que tout est de la nature »°®*. De Ia découle le
deuxiéme principe.

(2) Reconnaitre la transcendance de Dieu. La pensée biblique, en effet, fait usage d’un
langage technique. Précisément, elle fait appel au verbe bara, préféré aux schemes
démiurgiques connotés par les verbes faire, fabriquer, produire, fagonner, appeler. Le verbe
bara dit « qu’une action se fait par la parole »°%2_ 11 interdit d’inscrire I’action de Dieu dans
le jeu des causes physiques comme si Dieu en était une parmi tant d’autres. Il ne peut pas
étre ramené dans le domaine physique ; il n’y opére ni comme une des composantes ni
comme un moment du monde, mais comme celui qui pose tous les étres®® dans leur étre et
dans leur existence par la parole. Ainsi la création suppose-t-elle distance, séparation, écart,
distinction, altérité entre Dieu et les étres du monde. De méme, en 1’appelant Saint, le
langage biblique qualifie 1’étre de Dieu dans son altérité radicale par rapport a la créature.
Ce langage dit que Dieu n’a rien de commun avec la créature ni avec la création. Il évite une
réelle menace : le panthéisme. Distinct et séparé du monde, Dieu transcende les étres du
monde, mais sans les écraser ni fausser les lois de la nature.

(3) La transcendance de Dieu ne fausse pas les lois de la nature. Cet énoncé est
assorti de quelques présupposes : ne jamais voir I’action de Dieu comme une transformation,
mais comme une production totale de I’étre ; poser la conceptualité de la contingence
comme un préalable indispensable ; entendre I’action de Dieu comme celle qui accompagne
le devenir dans le jeu des possibles, méne chaque chose a son avénement.

Le recours a la notion de sagesse est, a ce point, fondamental dés lors qu’elle implique
I’ordre des éléments et la proportion entre les causes et les faits et, somme toute, fait place a

la contingence. « Créer, dira A. Gesché, ce n’est pas tout dicter et disposer d’avance, mais

%81 J.-M. MALDAME, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 112-113 ; ID, Science et foi en quéte
d’unité, p. 257.

2 |p, Le Paraclet, p. 111.

3 |p, Le Christ pour ['univers, p. 80 ; ID, Science et foi en quéte d unité, p. 197.

199



ouvrir un champ et un espace d’autonomie »74 ] n’y a pas de place a I’arbitraire. Il y a la
une maniere ferme d’exclure toute identification de Dieu avec un grand horloger ou un
ingénieur censé transformer une donnée initiale. En ce sens, J.-M. Maldamé voit juste en
disant que bara opere une coupure théologique avec d’autres verbes tels que faire, fabriquer,
produire, faconner, appeler, auxquels 1’Ecriture recourt pour qualifier 1’acte créateur de
Dieu. Evidemment, quand on regarde la chose de pres, il résulte de ces verbes des
représentations anthropomorphiques qui font du Créateur 1’artisan, le potier ou le sculpteur.
Or la création est autre chose que cela. A strictement parler, elle n’est ni une « mise en ordre
des éléments du monde » faite de maniére mécanique, ni un « moment initial du monde qui
sort du néant et qui se met en branle a I’initiative de Dieu qui I’a disposé pour le mieux »®,
La création est acte, ceuvre de Dieu. Justement, comme le souligne fermement un texte
de la Création par évolution, la singularité de I’action de Dieu est de ne pas étre « vue
comme celle d’un maitre dominateur du haut de son éternité, voyant et prévoyant toute
chose de maniere absolue et infaillible, mais au contraire de celui qui respecte 1’ordre qu’il
fonde et qui définit une nature. Dieu n’est pas celui qui ruse pour mener le monde a son
insu. Dieu est celui qui appelle. Il attire a lui et son appel crée un espace ; plus on répond a
cet appel, plus cet espace de liberté grandit »*%. La richesse de ce texte est hors de
commentaire. L’action de Dieu revét, entre autres, des caractéristiques suivantes : elle est
une action non déterminée d’avance, qui respecte les lois présentes dans la nature, ne brise
pas les regles que Dieu lui-méme a établies et ne fausse pas le cours du temps. Dieu prend
au sérieux la temporalité inscrite dans son ceuvre. L’action de Dieu s’opére suivant les
mécanismes reconnus par la théorie de I’évolution. Dans cette optique, J.-M. Maldamé peut
alors postuler que «tout est de la nature et (...) tout est de Dieu, puisque les ordres de
causalité ne sont pas exclusifs. L’action de Dieu consiste a donner aux étres ce qu’ils sont.
En leur donnant d’étre, Dieu leur donne d’agir selon leur nature propre »%'_ Propos qui, il
est vrai, renvoie dos a dos les scientifiques athées et les créationnistes. Nous notons que

588

cette fagcon de penser, I’auteur la partage avec Thomas d’Aquin””. Il est rejoint également

%% A, GESCHE, Dieu pour penser, t. IV : Le cosmos, p. 72.

%5 J.-M. MALDAME, Science et foi en quéte d unité, p. 249.

%8 |p, Création et évolution, p. 262.

87 Ip, En travail d’enfantement : Création et évolution, p. 113.

%8 Dans sa Somme contre les Gentils, nous lisons un texte particuliérement intéressant ot saint Thomas dit que
« le fait que Dieu puisse produire par lui-méme tous les effets naturels ne rend pas superflu qu’ils soient
produits par d’autres causes. Car cela ne témoigne pas de ’insuffisance du pouvoir divin, mais de I’'immensité
de sa bont¢, qui lui fit vouloir communiquer aux choses sa ressemblance, non seulement quant au fait d’étre,
mais aussi quant au fait d’étre cause d’autres choses » (SCG, chap. 70, §7)

200



par Dominique Lambert. En effet, prenant pour point de repere les catégories thomasiennes
comme celle de causa causarum, ce penseur belge voit Dieu comme celui qui « donne aux
causalités mondaines de se développer suivant leur potentialités propres [sic], en respectant
y compris leur "déterminisme", mais suivant les chemins non fixés d’avance »89.

La valeur de cette approche est de nous montrer que 1’action de Dieu tient compte des
potentialités inhérentes & la nature. Cette réflexion serait d’un apport trés riche dans
I’approfondissement de la doctrine de la création. Notons également que J.-M. Maldamé ne
se contente pas seulement de décrire 1’action de Dicu le Pére ou Dieu dans son unicité méme
si, par ailleurs, nous avons bien conscience de voir les deux autres Hypostases au travers de
la doctrine de la périchorése. Mais partant de la théologie de la Trinité économique, il
esquisse une proposition théologique qui met en avant I’action de la troisiéme Hypostase
dans la création et qui, somme toute, se montre plus accueillante a la vision scientifique du

monde.

ii. L’action de I’Esprit dans la création

D’une maniere particuliére, J.-M. Maldamé élabore une réflexion théologique sur
I’action de I’Esprit dans la création a 1’image de son action auprés des Prophétes, dans
I’Eglise et dans la vie du chrétien. II lui consacre un livre entier : Le Paraclet. L Esprit qui
donne vie.

Sur ce point précis, I’auteur recourt au deuxiéme verset du premier chapitre du livre de
la Genése ou nous lisons que le souffle ou I’Esprit de Dieu planait, tournoyait... A en croire
J.-M. Maldamé, I’emploi du verbe « planer » est théologiquement riche en significations. Il

vaut la peine de le citer longuement pour mesurer la pertinence de son propos :

[Ce verbe] « se référe a I’attitude de 1’oiseau qui se tient au-dessus du nid de ses
petits. Il ne pése pas sur eux, mais il est présent et les entoure de sa force et de sa
vie. Cette image est ici appliquée a I’Esprit de Dieu ; elle permet de reconnaitre que
I’Esprit est dit créateur en un sens qui correspond a sa nature. L’Esprit n’est pas
pensé comme une force mécanique, mais comme 1’auteur d’une action qui doit se
dire dans le langage de la vie selon les deux expériences fondamentales inscrites

dans la racine hébraique rlach et qui désigne le souffle quand il évoque une

% D, LAMBERT, Science et théologie, p. 111.
201



relation intime de communion. L’image de souffle désigne ce qui est a ’intime
comme source de la vie, le secret de la vie. Le terme esprit qui, comme nous
1’avons vu®®, désigne ce qui en humanité préside a 1’action, convient a cette image
pour dire un geste empli de respect. La référence au propre de 1’action de 1’Esprit

corrige toute violence, parce que I’Esprit respecte ce qui est puisqu’il agit a
591

I’intime de 1’&tre »

Cet extrait de Le Paraclet. L’ Esprit qui donne vie, fait valoir un mot fort intéressant. Il
s’agit du terme respect qui, a 1’évidence, se conjugue avec la liberté, 1’autonomie. Au-dela,
nous voyons exprimée 1’idée que 1I’Esprit respecte les lois et les potentialités inscrites dans
I’intime de la nature. Pour souligner davantage cette perspective, J.-M. Maldamé va
s’appuyer sur un couple conceptuel analogique qui reléve de I’expérience biologique et de
I’expérience biblique : /’inspiration et [ ‘aspiration ou le désir.

D’un point de vue physiologique, nous pouvons définir 1’inspiration comme la phase
de la respiration au cours de laquelle I’air rentre dans les poumons. Nous le savons, ’air
emplit les poumons sans violence, irrigue les nerfs, pour maintenir le corps en vie et lui
communiquer de 1’énergie. Dés que I’air cesse de les ravitailler, le corps cesse de
fonctionner, il est gagné par I’inertie. De mani¢re semblable, en régime biblique,
I’inspiration dit I’action par laquelle I’Esprit divin se saisit de quelqu’un, suscite en lui la
capacité de voir, de parler, de communiquer des réalités enfouies ou ignorées. Dans tous les
cas, le syjet inspiré ne perd pas 1’'usage de ses facultés intimes, a moins d’étre en proie a des
hallucinations ou a des délires démentiels. Nous pourrions, a ce sujet, évoquer 1’histoire de
I’écriture de la Bible pour montrer combien 1I’Esprit respecte la liberté et les capacités
personnelles du sujet inspiré. En fait, I’inspiration suppose la liberté de la part de I’Esprit de
Dieu (le vent souffle ou il veut : Jn 3, 8) et de la part du destinataire. Il devient un peu plus
clair que, en étendant son champ d’application au travail de I’Esprit Saint dans la création,
I’inspiration vienne a qualifier I’action de ce dernier en termes de la suscitation des capacités
nouvelles qui, pour ainsi dire, s’effectue sans violence ni contrainte. L’auteur de Le Paraclet

a de bonnes raisons d’affirmer, en parlant justement du mode d’action de 1’Esprit dans la

%% En examinant la pertinence de la conceptualité de I’émergence dans la premiére partie de ce travail, nous
avons vu que G. Martelet et J.-M. Maldamé préférent a la notion de I’esprit a I’ame. A ce sujet, lire la note
333, p. 115.

%1 J -M. MALDAME, Le Paraclet, p. 166.

202



création, que c’est une action qui respecte ce qui est «inscrit dans I’intime de 1’étre en
suscitant des capacités nouvelles »*%,

Le deuxiéme terme auquel le théologien francais se référe pour décrire 1’action de
I’Esprit Saint dans la création, c¢’est la notion d ‘aspiration qui évoque la soif, le vouloir-étre,
le désir de vivre, de réaliser pleinement ses potentialités intimes. Car, « aspirer a » signifie
exprimer le veeu, désirer, vouloir vivre, grandir, développer les facultés qui permettent de se
réaliser, d’étre pleinement soi-méme. Naturellement, pareil mouvement n’est jamais imposé
du dehors, il est un dynamisme intérieur. Il n’y a qu’a constater que, dans la Bible, le travail
de I’Esprit est de promouvoir, de susciter le désir, ’aspiration, au sens ou, ainsi que 1’écrit
J.-M. Maldamé, « il donne a un étre le désir de parvenir a sa plénitude au-dela de 1’état
présent »*%,

A DP’examen, on verra que cette approche s’inscrit fort bien dans la grande tradition
théologique. Elle met en évidence le role que la tradition théologique a toujours assigné a

I’Esprit Saint, celui d’étre la force unificatrice de I’amour™

et cela, dans le respect des
potentialités présentes a I’intime de 1’étre et dans le respect des degrés de liberté de ce
dernier. 1l demeure raisonnable que, abordant le probleme de I’avénement de 1’étre humain,
J.-M. Maldamé postule dans une formule qui tranche : « C’est en donnant de désirer que
I’Esprit fait ’homme humain et non en lui attribuant a priori un destin fixé d’avance »>°.

La note haute de cette ligne de réflexion est de nous montrer combien 1’agir de 1’Esprit
se désolidarise a tous points de vue de la violence ou de la force. L’Esprit n’abuse pas de son

autorité, il ne s’impose pas596.

Son action est de susciter les capacités de 1’étre,
d’accompagner les possibles disponibles vers leur accomplissement, d’appeler le vivant a un
plus-étre et méme a ressembler a Dieu. Si cette lecture est correcte, comment, dés lors, ne

pas parler de la création par évolution ?

%92 J.-M. MALDAME, Le Paraclet, p. 168.

% Ibid, p. 169.

%% Karl Schmitz-Moormann développe une réflexion similaire. Dans son approche, il présente la création
comme un appel d’amour vers I’unité et vers un niveau plus ¢élevé que I’Esprit de Dieu adresse aux éléments de
la nature. L Esprit est la force conductrice de la création et, peut-on dire, de 1’évolution. Pour plus de détails,
nous vous renvoyons a K. SCHMITz-MOORMANN, Teologia de la creaciéon de un mundo en evolucion (trad.
espagnole de Noemi Pérez), Estella (Navarra), Editorial Verbo Divino, 2005, p. 217.

%% J -M. MALDAME, Le Paraclet, p. 168.

% (C’est, en substance, ce qui est exprimé dans Ap. 3, 20 : « \oici, je me tiens & la porte et je frappe ; si
quelqu’un entend ma voix et ouvre la porte, j’entrerai chez lui pour souper, moi pres de lui et lui prés de moi ».

203



Au point ou nous sommes arrivés, il nous parait indiqué de relever quelques
incidences théologiques qui découlent des considérations que nous venons de développer a
partir des réflexions de J.-M. Maldamé sur la question qui nous préoccupe.

iii. Les implications théologiques de cette approche

Nous venons d’évoquer des principes impliqués dans une herméneutique de I’action
de Dieu dans la création selon J.-M. Maldamé. De méme, nous venons de parler de I’action
de I’Esprit dans la création fondée sur le verbe planer, appuyé, a son tour, par le couple
conceptuel analogique inspiration et respiration. Essayons maintenant d’interroger leurs
enjeux théologiques. Qu’est-ce que ces réflexions que nous venons d’amorcer ont vraiment
d’intéressant dans I’intelligence théologique du mode d’agir créateur ?

(1) Au nombre d’intéréts décisifs de cette approche telle que conduite par J.-M.
Maldamé, nous évoquerons, en premier lieu, la présentation du mode opératoire divin en
termes d’« une présence qui accompagne et respecte les degrés de liberté qui sont donnés a
chaque instant »97 Cette présence ne s’effectue pas n’importe comment. Son cadre est bien
défini : elle est dite réelle, mais discréte, respectueuse de I’autonomie des créés et est
coextensive a tous les processus qui apparaissent dans le devenir des créés. Cette maniere de
penser I’action de Dieu permet a la théologie de considérer d’une maniere nouvelle les
notions de creatio continua et de providence en ce sens ou « la reconnaissance de 1’action
créatrice ne se fait pas contre 1’autonomie ni les statuts des créatures, mais elle leur donne un
fondement métaphysique »°%.

(2) Le deuxieme apport significatif de cette approche repose sur le caractére extensif
des trois principes herméneutiques relevés ci-dessus. Leur champ d’application ratisse large.
Il s’étend a toute la création, y compris a celle de I’humain. La conceptualité de [’émergence
que nous avons développée dans la premiere partie de ce travail rend compte de la
compréhension de I’action créatrice comme accompagnement, suscitation, présence de Dieu
a chaque étre en tout ce qu’il est, chacun dans sa singularité. Il devient compréhensible que,
parlant justement de la figure biblique de la création d’Adam, J.-M. Maldamé soutienne que

« c’est la matiére, la "glébe féconde” (adamah en hébreu), que le souffle de Dieu vient

%97 J.-M. MALDAME, Le Paraclet, p. 170.
%% |p, Création par évolution, p. 231.
204



animer ; ainsi avec la personne humaine, la matiére accéde a un mode de vie qui transcende
la vie animale, puisque le souffle qui lui est donné fait de 1’étre humain une image de

Dieu »*

. Quitte a savoir ce qu’il faut entendre derriére 1I’expression « 1’étre humain, image
de Dieu ». Nous y reviendrons dans la troisieme partie de ce travail. Pour le moment,
retenons qu’a travers ce texte de 1’auteur, il ressort qu’avec I’homme, la matiére franchit un
seuil décisif puisque, sous la suscitation de 1I’Esprit, émerge un étre libre, capable d’une
relation personnelle et réciproque, un sujet capable de connaissance et d’amour. Cette
posture s’entendrait mieux en prenant en compte ce que nous avons dit ci-dessus en parlant
de I’agir de I’Esprit. Ce dernier, avons-nous tenu a le relever, agit a I’intime de la créature et
I’appelle a son achévement. Ainsi I’Esprit a-t-il pu, peu a peu, conduire I’étre humain a se
rendre capax Dei, capable d’une relation avec Dieu, a devenir un étre parlant et pensant.
Est-ce la une maniére implicite d’introduire un anthropocentrisme démesuré ? Loin de
Ia; J.-M. Maldamé ne vise a rien de moins qu’a rétablir la vérité théologique de 1I’énoncé
selon lequel « Dieu fait I’lhomme autrement que les autres vivants »*°. Mais alors nous
pouvons nous demander si ce propos s’appliquait a tous les degrés de [’homo et, par-dela, a
tous les processus allant des formes simiennes (en passant par 1’australopitheque, les
hominidés) a I’lhomme moderne, la réponse est : comment en serait-il autrement deés lors que
la création, entendue comme un acte de Dieu, se dit en termes de relation coextensive a toute
la durée des créatures, d’une présence permanente dans tous les processus qui apparaissent
dans le devenir des créés ? Notre théologien est plus explicite. En effet, écrit-il dans un
langage qui ne compose ni avec le déisme ni avec le matérialisme, 1’acte créateur « n’a pas
été posé une fois pour toutes, pour I’insaisissable premier étre humain, il est vécu par tout
étre humain qui s’accomplit en assumant une histoire biologique ou son humanité advient a
elle-méme, tant dans le processus d’embryogenése que dans le processus éducatif et tout au
long de sa vie »™. Cette position est d’une importance capitale pour notre propos. Deux
implications majeures peuvent étre dégagées. Tout d’abord, il apparait qu’en abondant dans
ce sens, notre théologien se distancie d’une tradition théologique qui, pour insister sur la
spécificité de ’humain, met 1’accent sur I’idée que son ame est une création directe de Dieu.
Or, comme il ne cesse de le répéter, I’acte créateur se veut un appel, une invitation faite a

tous les étres créés, inscrits dans le temps, & accomplir leur chemin d’existence®®. Ensuite,

%% J.-M. MALDAME, Le Paraclet, p. 168.
890 |p, Science et foi en quéte d’unité, p. 263.

b, « En quéte du propre de I’'Homme », p. 303.
%92 |bid, p. 305.

205



et en soubassement de ce qui précede, nous notons que deés les premiers instants et tout au
long de ses étapes successives, 1’espéce homo était connue de Dieu. Chaque étre a bénéficié
de son regard avenant. VVoila qui conduit J.-M. Maldamé a parler de ce que, Iégitimement, il
appelle 1’action spéciale de Dieu pour la création de I’humanite.

A ce niveau, qu’il trouve théologiquement justifiées I’introduction de la notion de
finalité (la téléologie) et la thése que «I’ccuvre de Dieu, en son achevement, éclaire sa
genése »°®, ou encore que « I’accomplissement éclaire le chemin parcouru »**, cela nous
parait fondé. Evidemment, si le long chemin de la vie était un long fleuve, en en remontant
le cours depuis le delta ou est arrivé ’homme moderne, le croyant découvrira 1’action de
Dieu a I’ceuvre a chaque moment de la vie. Il reconnaitra qu’a chaque fois émerge une
nouveauté qui fait la différence et s’inscrit dans une logique de continuité-discontinuité.
Dans cette optique, on est amené a voir en I’homme le sommet des processus évolutifs des
vivants. Corrélativement, la création de ’homme peut se dire en termes d’achévement,
d’accomplissement, s’il faut entendre cette notion au sens de la réalisation de tout ce qui
était déja I, ¢’est-a-dire en puissance.

(3) Enfin, nous notons une bonne intelligence de I’affirmation chrétienne de création
de I’ame par Dieu a partir de la notion d’accomplissement. Cette notion est trés présente
dans le Nouveau Testament, particulierement dans les Evangiles, pour désigner la venue du
Messie comme moment de réalisation des promesses du salut. Le Christ Jésus accomplit,
réalise ce qui a été promis, annoncé, attendu. Mais cette réalisation apporte une nouveauté
qui fait la différence, c’est-a-dire elle n’est pas une copie conforme aux attentes des uns et
des autres. En ce sens, la réflexion sur la création de ’homme par Dieu en termes
d’accomplissement a I’aune de la théorie de I’évolution laisse entendre que la création « ne
détruit rien ; elle assume tout ce qui était déja 1a, en puissance ; mais elle fait davantage en
produisant du neuf »*%.

La notion d’accomplissement rend raison de ’affirmation chrétienne de la création de

I’homme par Dieu. Laissons parler le théologien dominicain lui-méme :

« Ainsi la création de I’homme est-elle spécifiée par I’avénement d’une ame dont les
aptitudes ne sont pas celles de ses prédécesseurs sur le phylum qu’il occupe. Il y a un

accomplissement parce que 1’action créatrice de Dieu donne I’existence a un étre qui a

803 J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 137.
84 |p, Création par évolution, p. 250.
%% Ipid, p. 249.

206



des aptitudes que les autres vivants n’ont pas. La théologie reconnait explicitement cette
dimension en disant que I’étre humain est capax Dei, capable d’une relation a Dieu qui
transcende toute autre capacité d’action, de connaissance et d’amour. L’action spéciale
de Dieu n’est seulement I’unification de ce qui était dispersé, mais 1’apport d’une
dimension nouvelle. La continuité reconnue au plan biologique par la reconstitution de
I’histoire de la vie n’impose pas qu’entre les "animaux supérieurs” et 1’espéce humaine,

on ne puisse reconnaitre une différence de nature et non de degré. L’ame humaine est

. . .. . . A 606
créée par Dieu comme ce qui inaugure une tout autre dimension de I’étre » .

Autant cette réflexion met en évidence la création continuée, autant elle permet de
cerner la spécificité humaine a I’intérieur du cadre d’un univers en cours de déploiement.
Somme toute, elle permet de surmonter les travers du propos de Pie XII qui pense le corps
sans 1’ame et vice-versa. En effet, comme nous I’avons déja relevé, cette posture réintroduit
le dualisme, entretient une rupture entre un corps inséré dans la temporalité et une ame non
liée au temps (a I’ensemble des processus de 1’hominisation) et accorde peu ou pas d’intérét
a connecter les étres humains a I’histoire de 1’univers. Cette position magistérielle de
I’infusion directe par Dieu d’une dme immortelle en chaque homme congoit la maniére
d’agir de Dieu dans la création comme une intervention particuliére relevant du miracle, une
interruption des lois de la nature. Le propos de J.-M. Maldamé est habité par le souci de
nous affranchir d’une lecture concordiste des récits des premiers chapitres de la Genése.
Justement, loin de répondre aux questions d’ordre scientifique, le soubassement de ces récits
exprime 1’ Alliance conclue entre Dieu et le peuple €lu pour le bien de toute I’humanité et de
toute la création.

Ainsi exprimée, cette maniere de penser semble établir le dialogue entre les propos
scientifiques et les discours théologiques. De maniére plus limpide, elle répond au veeu de
notre théologien qui part en quéte d’unité entre science et théologie. C’est non sans raison
qu’au nombre de ses principaux écrits on en trouve deux qui portent les titres de Science et
foi en quéte d’unité et de Création par évolution. Ici et 1a, ’auteur insiste sur la nécessité
d’instaurer un dialogue entre les instances qui s’enrichissent de leurs différences.

Dans tous les cas, une question sur laquelle il convient de se réinterroger porte sur ce
que signifie «é&tre homme » dans la tradition biblique et chrétienne. Nous venons de

présenter la conception de 1’action de Dieu dans la création selon J. Arnould et d’apres J.-M.

8% j M. MALDAME, Création par évolution, p. 249-250.
207



Maldamé. Dans les quelques lignes qui vont suivre, nous verrons comment, pour sa part, G.

Martelet se situe par rapport a cette question.

5.2.3. La conception de I'action de Dieu dans la création selon G. Martelet

G. Martelet fait usage d’une expression a connotation « commerciale » pour décrire la
nature de la relation qui existe entre la création (la nature) et Dieu. Il considére la « nature
comme sous-traitance de Dieu »*". Malgré le sens équivoque inhérent & toute métaphore,
cette formulation qualifie I’autonomie de la nature et voit Dieu comme celui qui accorde a
cette derniére un espace d’autonomie. Elle reconnait a la nature une capacité créatrice.
Ailleurs, G. Martelet qualifie la nature de pourvoyeuse de notre identité ou d’immense
sacramental®®.

Au centre de cette réflexion, figure la question de ’autonomie du créé. Citant en
passant saint Thomas d’Aquin et Dante Alighieri qui concevaient la création comme 1’art de
Dieu, mais un art tel qu’il est sans analogie avec la maniere dont s’exerce le notre ; reprenant
également Martin Heidegger qui appelle a « laisser étre 1’étant » ainsi que Pierre Teilhard de
Chardin pour qui Dieu ne fait pas les choses mais « fait se faire les choses », G. Martelet
peut s’interroger : « Un des secrets du Créateur ne serait-il pas que lui aussi, lui d’abord,
laisse se faire les choses ? »°%.

C’est dans la Libre réponse a un scandale que nous dégageons quelques tentatives de
réponse du théologien jésuite. Dans I’ensemble, notre penseur aborde la création comme
¢lan, semailles, engendrement, ouverture d’ouvertures nouvelles. A ses yeux, la Bible donne
a lire I’acte créateur comme un déploiement, modestement symbolisé dans le semainier des
six jours mais ouvrant aussitot sur 1’histoire de I’homme ; le temps est une bénédiction®°.
Pas plus que le terme d’élan ne rappelle [’élan vital bergsonien, celui de semailles ne devrait
se lire & la lumiére de la vision stoicienne. Les termes ouverture d’ouvertures nouvelles,
déploiement et bénédiction présentent un grand intérét. lls évoqueraient les structures
dissipatives dont parlent llya Prigogine et Isabelle Stengers. En effet, puisqu’il est

bénédiction, le temps n’est plus la répétition continue des actes divins primordiaux. Il

807 G. MARTELET, L. AVAN, A. DALEUX et J. MASUREL, « Matiére, esprit et évolution », in Teilhard de Chardin
aujourd’hui, n° 22 (juin 2007), p. 46.
%% G, MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 133.
%9 |p, « Ce que créer veut dire », p. 821.
819 |, Libre réponse & un scandale, p. 127.
208



« permet au monde d’avancer et de prendre le large, a la vie d’apparaitre, a I’homme de

grandir »**!

. N’importe quel moment devient un moment décisif car il illustre ’action et le
vouloir de Dieu qui accompagne 1’univers. Avec ce regard, il devient clair que G. Martelet
appréhende la création comme un crédit absolu fait au monde par Dieu et donc, a I’énergie
ou a la matiére pour qu’elle compose un univers. Dieu la soutient sans la supplanter.
Justement, le respect, de quelque maniére, infini qu’il porte a toute la nature I’empéche de
supplanter cette derniére®'?,

Comme on peut s’en rendre compte, la perspective martelienne, comme d’ailleurs
celles de J. Arnould et de J.-M. Maldamé, se situe aux antipodes de 1’idée d’un Dieu qui, a la
maniére d’'un grand seigneur, lancerait les dés a sa guise. L’auteur voit en la création un jeu
d’autonomie, une arborescence ou se déploient les virtualités de la vie. Dans son acte
créateur, Dieu donne libre cours au non-Dieu, au tout autre que Lui. Il n’agit pas sur les
choses par violence. 1l ne prend pas leur place. Ainsi, recourant au langage analogique, G.
Martelet se représente Dieu comme « une puissance qui ne dirige qu’en se laissant aussi
conduire par les modulations qu’enfante le réel, par inertic ou par vivacité ». En définitive,
I’auteur compare Dieu a un grand musicien qui, conduisant son orchestre, laisse aller un
soliste le long de sa partie, se contentant des signes infiniment discrets pour signifier sa
présence®™. De ces deux métaphores il ressort I’idée que Dieu agit en synergie avec les
potentialités inscrites dans I’étre du créé. Il respecte I’autonomie de la création. En ce sens,
son action n’est jamais une violence des lois propres aux éléments de la création (la nature).

Il est bien vrai aussi que le théologien jésuite n’ignore pas les ambiguités du langage
analogique, surtout quand il s’agit de Dieu ; analogie entendue comme un discours indirect
qui, comme la métaphore, renvoie au-deld de lui-méme. Dans tous les cas, toute sa
problématique est de tenter de réduire, au mieux, le fossé qui sépare le discours scientifique
de la théologie. A ce titre, il milite pour une réflexion théologique sur la création qui ne se
prive pas des acquis de la science moderne sur 1’évolution de 1’univers et de la vie. Mais une
question demeure : qu’en est-il de cette action dans le cas de I’homme ? La position de G.
Martelet est sans appel : Dieu chemine avec I’homme. Il le fait dés le degré infime de notre
état naissant. Il «nous prend au plus bas de la colline humaine et nous suit pas a pas

. . . , g , . . . 614
jusqu’aux "sapiens sapiens”, sans négliger aucun des "néandertaliens" de ’histoire »~". Ce

811 G, MARTELET, Libre réponse a un scandale, p. 128.
%12 Ipid, p. 128.
%13 |p, « Ce que créer veut dire », p. 821.
84 |p, Libre réponse a un scandale, p. 84.
209



qui, en d’autres termes, revient a dire que Dieu est présent en tout temps, dans tous les
moments lents et divers de gestations personnelles et sociales. Tout en demeurant le Tout-
Autre, son action est un accompagnement, un appel.

Au point ou nous sommes arrivés avec notre étude, nous pouvons relever, enfin,
quelques constantes : Dicu agit a partir de 1’étant antéricur de maniére a faire naitre le
meilleur ; il respecte profondément la nature et la liberté de chaque étre (2 Co 3, 17 ; Jn 15,
15). Autrement dit, la création échappe a la logique de I’autorité qui commande, exige et
impose. L’homme est solidaire de I’histoire des autres vivants et de toute la nature. Ce
disant, il n’y a pas de difficult¢ a dire que 1’avénement de ’homme s’inscrit dans le
processus général de 1’évolution. La représentation que nous avons de Dieu ici est celle d’un
Dieu engagé en toute discrétion dans I’histoire de la nature. Cette approche est d’une
importance capitale et nous semble prometteuse. Elle recadre certaines représentations
théologiques cristallisées autour de la figure d’un Dieu Tout-Puissant, qui agirait avec
violence sur la nature/création, dirigeant I’ordre de 1’univers a sa guise. Loin d’étre une
puissance extra-mondaine et qui, du haut de ses cieux sereins, commanderait le cours des
événements a la maniére d’un capitaine de navire, nous sommes conduits a I’image d’un
Dieu qui accorde a la nature le pouvoir de devenir soi, un Dieu qui ouvre un espace
d’autonomie a ses créatures.

Quelques questions se posent. Cette approche est-elle propre a G. Martelet, J.-M.
Maldamé et J. Arnould ? Plus largement encore, est-elle de frappe théologique propre au
seul univers catholique francophone ? Cela ne nous semble pas le cas. Cette approche prend
forme dans les travaux d’autres théologiens catholiques. A titre d’illustration, nous
évoquerons Alexandre Ganoczy, théologien hongrois et ancien professeur a 1’Institut
catholique de Paris, puis aux Universités allemandes de Munster et de Wirzburg. Enfin, loin
de tout concordisme factice, il s’aveére tout aussi indiqué de se demander jusqu’a quel point
cette approche plongerait ses racines dans la mentalité biblique.

Avant d’aborder le statut ou ’ancrage biblique d’une pareille approche pour qu’elle
mérite le qualificatif de théologique et de chrétien, nous nous devons, en premier temps,

d’examiner la contribution du théologien hongrois A. Ganoczy.

210



5.3. Un regard d’ailleurs : penser la création comme ontologie des
structures, selon Alexandre Ganoczy

Le théologien hongrois, Alexandre Ganoczy, construit une analogie qui lui permet de
penser 1’action de Dieu dans la création. Il la qualifie d’ontologie des structures. Que
signifie-t-elle ? Quelle est sa pertinence ? Quels sont ses tenants et ses aboutissants ? Ces
questionnements cachent un véritable enjeu. Notre souci ici est de montrer comment
I’approche théologique conduite par les théologiens sur qui nous consacrons 1’essentiel de ce
travail trouve écho chez des théologiens étrangers®®®.

D’entrée, effectuons le décryptage sémantique de 1’expression « ontologie des

structures » et ses propriétés.

5.3.1. Approche notionnelle et propriétés

La réflexion d’A. Ganoczy s’appuie sur les travaux d’Heinrich Rombach, professeur
de philosophie a I'université¢ de Wiirzburg. Cependant, il évoque Nicolas de Cues considéré
par lui comme I’initiateur de cette ligne de pensée dans son questionnement sur la nature du
rapport liant Dieu au monde. Pour A. Ganoczy, comme pour H. Rombach, la structure
s’oppose a la substance qui, pourtant, « Se caractérise par la généralité, la permanence,
I’immutabilité, 1’indépendance vis-a-vis de toute chose ou de tout événement accidentel »016
La ou il convient de penser I’interaction entre les phénoménes et les entités, le
substantialisme pense les entités isolées, separées. Dans ces conditions, la substance renvoie
a un univers de pensée ou 1’idée de hasard ou la contingence n’a pas de place. Il en va tout
autrement de la structure. Du latin struere, cette notion fait appel a I’imprévu et a la liberté.
Elle désigne «un ensemble dynamique qui ne cesse de se renouveler, de s’enrichir en
formes et en modes de vie »**’. Comme on peut le constater, on voit que cette affirmation
met ’accent sur quelque chose qui se construit, se fait, s’organise. Manifestement, elle

écarte tout ce qui s’apparente a du déja construit. Telle est la pierre de touche de ce concept.

815 Reste vrai qu’Alexandre Ganoczy connait le milieu théologique frangais. Ce, non seulement en tant que
théologien catholique, mais surtout pour deux raisons principales. D’abord, pour avoir été professeur a
I'Institut Catholique de Paris ; ensuite, parce qu’il habite la région d’Aix-la-Chapelle. En dépit de cette
proximité, il nous semble appartenir & une autre aire théologique.

818 A GANOCZY, La Trinité créatrice, p. 172.

®17 Ibid, p. 177.

211



On percoit sa proximité, sa connivence avec la conceptualité de 1’événement. Pour ce
théologien hongrois qui reprend R. Rombach, « la structure n’est qu’en devenant, qu’en se

produisant ici et maintenant. Le structural n’est pas étant mais devenant »*'

. Qu’est-ce a
dire ? Ces propos engagent un type de réflexion qui a son sens dans la dynamique du
devenir, la notion d’histoire étant, ici, centrale. L’auteur de La Trinité créatrice cite de
nouveau H. Rombach pour préciser que « le type d’étre qui se constitue dans la structure est
celui du "il y a". Un moment donne 1’autre moment. Le contenu objectif de chaque moment

est déterminé par cette donation »**°

. Avec une telle approche, on se trouve devant une
ontologie plus attentive a la notion d’avoir, de don, qu’a la notion d’étre. Elle invite a
repenser le concept d’étre, notion trop statique.

De fait, la notion de structure présente, entre autres, les caractéristiques suivantes : la
relation (ontologie relationnelle), I’autonomie et I’autocréativité, 1’ordre et son déploiement
dans un champ au sens d’espace propre ou les moments se déterminent a partir de leur entre-
deux, la production par « autogenese ». Il ressort de cette derniére caractéristique que la
structure se constitue et se fait par son pouvoir propre et que son accession a 1’étre passe a la
fois par un comportement corrélatif et des actes concréatifs®?. 1l devra étre bien clair ici que
I’apparition du soi ou de I’étre se congoit, non comme le produit d’une génération spontanée
ou du processus arbitraire et encore moins comme soumis aux lois extérieures ou
contraignantes, mais comme celui d’une corrélation de plusieurs moments, la structure étant
a elle-méme sa propre loi. Ce dynamisme interne, H. Rombach le désigne par le concept de
« concreativité », c’est-a-dire un acte créatif et créant a la fois. Il dit «le jaillissement
originel ».

Devant la question du comment une structure se produit et se développe, A. Ganoczy
qui, en fait, s’appuie sur H. Rombach, lui reconnait trois étapes : le déploiement (ascension,
déroulement, évolution), la culmination et le repliement (descente, enroulement). Une
question plus essentielle reste posée : cette approche ne consacre-t-elle pas le monisme
matérialiste étant donné que la structure ne se réalise que par autogenése ? La réponse d’A.
Ganoczy est, a cet égard, déterminante. La structure, précise-t-il, « n’est pas autocréatrice ou
méme autogénétique hors de la décision libre du Créateur sans laquelle aucune

21

autoréalisation n’est pensable »**'. Le démon du réductionnisme matérialiste est, non

818 A, GANOCZY, La Trinité créatrice, p. 179.

%19 1 ROMBACH, cité dans A. GANOCZY, La Trinité créatrice, p. 180.
620 A GANOCZY, La Trinité créatrice, p. 181.

%21 Ipid, p. 197.

212



seulement écarté, mais également dénué¢ de fondement. Ainsi s’entend le souci de 1’auteur :
trouver un langage qui met en lumiére « la foi en un Dieu qui veut une histoire de la matiere
et de la vie, qui lui donne libre cours, qui la laisse s’organiser par étapes et selon ses propres

lois »%%

. Aussi le paradigme de I’ontologie des structures se révéle-t-elle apte a fonder la
notion chrétienne de création continue.
Mais qu’est-ce que la création, selon A. Ganoczy ? Comment concoit-il 1’action de

Dieu dans la création dans la perspective d’ontologie des structures ?

5.3.2. Penser l'action de Dieu dans la création a partir de I'ontologie des structures

Le nceud de la question porte sur la maniére de penser et d’exprimer la relation entre
Dicu et les créatures. D’emblée, le théologien hongrois prend ses distances vis-a-vis de
I’idée de créations séparées. Selon lui, Dieu agit dans, avec et par la nature. Cette synergie
est rendue par le concept rombachien de concréativité que I’auteur exorcise de ses relents
panthéistes et réductionnistes. Il en fait le lieu géométrique de concrétisation et de
vérification du rapport de Dieu avec la nature dans I’acte de créer. La force évocatrice de ce
concept « consiste en ce que le Créateur produit "la nature avec la nature”. Mais cette
synergie qui entraine le Créateur jusqu’a étre un moment de I’autogenése créée (par exemple
dans I’Incarnation) et a cogénérer ce qui se génére, résulte d’une initiative divine »% | a
raison est simple : « créer-avec présuppose étre-avec et étre-avec n’est pensable que grace a
étre-différent »***,

Pour A. Ganoczy qui, comme nous I’indiquions précédemment avec les frangais G.
Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould, congoit la création comme une donation de
potentialités, la créature est habitée d’un pouvoir immanent, capable de s’organiser, de se
structurer, ou méme d’évoluer conformément a ses potentialités. Toutefois, avance-t-il, ce
pouvoir n’existe qu’en vertu d’une donation du Créateur tri-un, auteur de toutes les
potentialités, « un Créateur a la fois transcendant et immanent jusqu’a s’identifier avec le
monde créé, jusqu’a en étre la quidditas absoluta ; un Créateur créant en coopération avec

25

son image tout un monde de coopérants »°°. Non seulement il y a 1a un rejet sans

822 A, GANOCZY, Christianisme et neurosciences, p. 27.
%23 |p, La Trinité créatrice, p. 200.
%24 Ibid, p. 200.
%2 Ipid, p. 212.
213



concession du fantdme du panthéisme et du réductionnisme, mais, réciproguement, se
dessine une mise en garde contre « le transcendantalisme substantialiste, qui fait de Dieu un
en-soi et une cause premiére projetés dans une sphére inaccessible »°%.

Un des points forts de cette réflexion consiste précisément dans le rejet d’un certain
type de « Créateur », séparé et isolé de son ceuvre. D’ou ces deux exigences chez ’auteur :
I’appel a prendre au sérieux le caractére co-inventif de la créature et la mise en relief du
caractere asymétrique de la relation entre Dieu et la créature. Il en découle une nouvelle
interprétation de 1’action de Dieu. Dans la mesure ou il promeut la liberté, le mode d’agir de
Dieu ainsi esquissé n’a rien de commun avec le comportement d’un saltimbanque. Il se veut
persuasion, acceptation de conditionnement mutuel.

Dés lors, le croyant peut déclarer que « le Dieu de la Genése crée les choses de la
nature en « collaborant » avec la nature en devenir. Il crée ainsi surtout I’homme a qui il
donne, en Gn 1, 27, une vocation de concréativité pour tout ce qui concerne la création
continue »*?’. C’est avec raison qu’A. Ganoczy considére la création continue comme une

geneése.

5.3.3. La création continue comme geneése

A moins d’étre un partisan du fondamentalisme pur et dur, la théologie catholique
éclairée reconnait qu’a la différence de la creatio originalis, la creatio continua suppose une
part active du créé. Par ailleurs, sans séparer leurs signifiés, la tradition théologique
distingue la création et la conservation dont le lien interne est assuré par le concept de
creatio continua, les rattachant au méme acteur ultime : Dieu qui, par son acte créateur,
donne a la nature et a tout ce qu’elle renferme son propre champ de possibilités et de
virtualités. La création premiere est, répétons-le, un « produire sans condition préalable ».

Dés I’instant qu’elle se définit, selon Rombach, comme « "développement de ce qui

non [T ] 4 non uon non

était déja présent”, "déploiement™, "évolution", "augmentation”, "accroissement”, "réussite",

“reconstruction”, “surimpression” »°%

, la genése suppose des conditions préalables et la
conjonction d’un ensemble de facteurs. Des remarques s’imposent. Tel qu’il est employé ici,

le terme genése n’a rien a voir avec 1’idée chrétienne de creatio originalis. Au contraire, il

826 A GANOCZY, La Trinité créatrice, p. 202.
%27 1bid, p. 244.
%28 |hid, p. 255.

214



représente un cadre approprié a partir duquel il convient de penser la notion de création
continue. Ce terme déploie une thématique qui laisse transparaitre des éléments essentiels
capables de justifier un tel rapprochement.

Tout d’abord, on s’¢loigne de la conception d’une totalité déja constituée et de cette
autre conception d’origine stoicienne ou la mati€re cacherait implicitement en elle la vie qui
attend de se déployer. La création de la nouveauté est le caractére le plus propre de
I’ontologie des structures. Ici, toute organisation est redevable aux processus évolutifs et
implique la nouveauté. Propos qui sonne comme un rejet de 1’idée d’automatisme causal
dans la croissance et du déterminisme linéaire au profit de la synergie asymétrique entre le
Createur et la créature dans la réalisation des potentialités créées.

Ensuite, on se trouve devant un appel qui consiste a se méfier de « la conception d’un
Dieu qui serait cet agent supérieur ultime déterminant le fonctionnement d’une série des
causes secondes, efficientes et finales »°*° et, partant, & éviter de le considérer « comme
cause premicre, sans I’action de laquelle la chaine des causes secondaires ne saurait étre
efficace »*°. Enfin, s’affirme une formule lapidaire de portée théologique : « I’autogenése
ne se fait pas en pure immanence »***. C’est dire que la genése, bien qu’autocréative, est
d’abord et avant tout créée. Elle suppose 1’action de Dieu qui n’est pas une violence faite au
cours normal des choses. On comprend que la création oscille entre la stagnation, 1’échec ou
la production de quelque chose de qualitativement nouveau.

J.-M. Maldamé a dit : « Tout est de la nature et tout est de Dieu ». Remarquons tout de
suite qu’a la différence de la démarche du scientifique ou du philosophe, le croyant s’appuie
sur une affirmation jamais démentie, et toujours a réentendre, a savoir, « la Trinité créatrice

[P

s’avere absolue en tant qu’elle "s’identifie" librement avec des structures créées, quand, ou

et comment elle le veut »%%

Cette formulation est importante dans une démarche
théologique, faute de quoi cette derniére cesse d’étre une lecture croyante, c¢’est-a-dire une
théo-logie. L’action de I’Esprit Saint dans 1’Eglise illustre d’une maniére paradigmatique la
synergie, la syngenése ou, si I’on veut, la concréativité en question. En effet, « considéré
sous 1’aspect de ses effets visibles et historiquement vérifiables, le Pneuma peut étre compris
comme cet Absolu qui, étant le non aliud, opére a I’intérieur et de I’intérieur du relatif.

Aussi I’autogenése ecclésiale est-elle une genése sui generis par laquelle des structures

829 A, GANOCZY, Christianisme et neurosciences, p. 319.
830 1bid, p. 319.
%1 |p, La Trinité créatrice, p. 257.
%2 Ipid, p. 258.
215



individuelles et collectives, religieuses et culturelles diverses entrent dans la structure
dynamique englobante de la création continue »***.
Les agencements de cette approche sont-ils compatibles avec les intuitions de la

tradition biblique, tout concordisme étant exclu ?

5.3.4. La pertinence théologique de cette approche

Au ceeur des réflexions d’A. Ganoczy se trouve une affirmation qui a valeur de these :
I’ontologie structurale a la prétention d’éclairer la foi a la Trinité créatrice parce qu’elle est

834 et de la tradition chrétienne. Ainsi lui

plus proche de la pensee biblique qui la véhicule
confere-t-il le statut de partenaire privilégié de la théologie de la créeation.

Comment et sur quoi se fonde cette prétention ? Les premiers éléments de réponse
sont a chercher du coté des occurrences du verbe bara. Pour s’en convaincre, il suffit de lire
le Deutéro-lsaie pour découvrir que le bara désigne, non seulement 1’acte inaugurant les
premiéres origines du monde, mais encore le processus historique de son développement :
«notamment la naissance du peuple d’Israél (Is 43, 1), tout un éventail d’événements
positifs et négatifs (45, 7), I’histoire avangant laborieusement vers un salut et son

achévement & venir (41, 20 ; 42, 5). Le bara de Dieu est incessant »**°

, conclut A. Ganoczy.
D’autres occurrences de ce verbe renvoient a des étres vivants ou inertes. C’est, entre autres,
la terre qui se désertifie, la fertilité de la terre, une oasis qui croit, etc.

Il n’en va pas autrement de ’emploi de ce verbe dans le livre de la Genese. Si une
certaine lecture concoit bara comme impliquant avant tout 1’acte qui fait surgir les toutes
premieres potentialités, c¢’est-a-dire 1’origine des origines, on notera également que, d’aprés
A. Ganoczy, ce verbe traduit le caractére propre de ce qui se produit au présent, toujours et
partout. Aussi ’auteur en infere-t-il que les récits de la Genése racontent «des lois
naturelles, par exemple celles de la fécondité que le Créateur assigne a 1’homme et aux

6

animaux par une bénédiction identique du Créateur »**°. Ces évidences vérifiables a

n’importe quel moment de 1’histoire commune des étres et des humains, la foi les relie « a

833 A. GANOCZY, La Trinité créatrice, p. 258-2509.
%4 Ibid, p. 216.
%3 Ipid, p. 251.
%% Ipid, p. 252.

216



I’ontologie de I’activité créatrice et conservatrice permanente de Dieu ». C’est ce que J.
Arnould désigne par « lois conséquences ».

La richesse du projet théologique d’A. Ganoczy se résume dans I’herméneutique de la
création comme genese. De fait, son élaboration se veut étre attentive a la dynamique de la
nature dans sa créativité permanente, aspect aujourd’hui mis en exergue par le paradigme de
I’évolution. La reprise herméneutique de Col 1, 17 et de Jn 5, 17 ferait écho a cette approche
qui ne manque pas de lien avec la pensée augustinienne et thomasienne. 1l faut, la encore, se
rappeler la formule augustinienne d’un Dieu créant cum tempore et non in tempore. On sait,
pour sa part, que saint Thomas insiste sur I’indépendance relative des créatures®’.

Dans la mesure ou sa réflexion théologique se montre soucieuse de I’histoire, la ligne
de pensée d’A. Ganoczy se rejoint avec celle de G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould.
A T’instar de ces derniers, il affirme clairement que la création divine se réalise dans et par le
processus naturel de I’évolution. Ce qui, en définitive, le conduit a interpréter 1’histoire de la
nature, son devenir et son auto-organisation comme ’ceuvre du Créateur®®. Dieu guide,
accompagne le créé sans I’écraser ni 1’absorber.

Ce développement nous fait transiter logiquement vers la question que nous avons
laissée en suspens : celle de savoir si I’approche théologique suivie par nos auteurs a des

attestations bibliques pour qu’elle mérite le qualificatif de théologique et de chrétien.

5.4. Des éléments d’inspiration biblique

Notre effort ici est de montrer que, a coté des représentations de Dieu trop marquées
par ses hauts faits et ou I’on accentue sa potestas absoluta, il existe d’autres représentations
qui exprimeraient la discrétion de Dieu dans son rapport avec la créature. Des telles
représentations, estimons-nous, constitueraient une sorte de caisse de résonance grace a
laguelle peuvent apparaitre des connivences entre la théologie de la création et le paradigme
de I’évolution. Notre propos s’effectuera autour de deux axes : I'image de Dieu caché et la

thématique de I’incarnation-kénose.

837 Cf. THOMAS d’AQUIN, SCG, 11 21, 69-70; ST., I, q.105, a.5. Selon le docteur angélique, ce serait ignorer sa
bonté et sa puissance que de nier que Dieu ait réellement pu communiquer aux créatures une capacité propre
d’agir.
8% A GANOCzZY, Christianisme et neurosciences, p. 319.

217



5.4.1. La thématique du Dieu caché

Entendu comme « union qui différencie et une différence qui sans cesse unifie »*%°,
I’amour vrai n’absorbe pas la personne aimée. Il implique une distance et, comme tel, il
suppose la liberté. Il laisse 1’autre se réaliser et développer ses potentialités. En fait, « il n’y
a pas d’amour au sens plein du terme sans une réelle liberté, sans une distance qui laisse-étre
I’autre »**°. L’amour ne saurait étre une contrainte sans se renier lui-méme. Le Deutéro-Isaie
a eu a le constater en son temps a propos d’un Dieu qui laisse son peuple libre se détourner
de son Alliance : « VVraiment, tu es un Dieu caché » (Is 45, 15). Admirable aveu d’une prise
de conscience !

Telle est la problématique récurrente de la théologie de I’ Alliance. D’aucuns parlent
du retrait ou de 1’auto-limitation de Dieu®**. Nous jugeons cette expression distordue dans
I’intelligence théologique de 1’agir créateur, et cela a plus d’un titre. D’abord, parce que la
notion d’auto-limitation porte une connotation spatiale (Dieu se situerait dans un espace). A
la place, nous parlerions plutdét du renoncement de Dieu a son pouvoir par amour laisser la
création exister. Ensuite, et dans le méme ordre d’idée, parce que la création tend a
s’identifier a un espace situé vis-a-vis de Dieu. Penser ainsi, n’est-ce pas compromettre la
relation de Dieu avec ses créatures ? Cette facon de parler ferait de Dieu un étranger a la
création. Enfin, cette position serait une excuse facile devant I’éternelle question de la
théodicée sur la présence du mal. Nous n’allons pas traiter de cette question vu sa
complexité. Elle est largement abordée par nos trois théologiens®??. Mais qu’il suffise d’en
dire un mot, reprenant substantiellement la posture de J.-M. Maldamé.

Dans Le scandale du mal. Une question posée a Dieu, le théologien de Toulouse
appréhende le mal en termes de privation, de manque. Le mal, argue-t-il, « est ’absence de

643

ce qui devrait étre, pour qu'un étre soit purement et simplement bon » Il est une

839 D. LAMBERT, « Teilhard et la Bible », in Bible et sciences. Déchiffirer ['univers, Bruxelles, Lessius, 2002, p.
138.

%9 |p, Sciences et théologie, p. 48-49.

81 Cette thématique occupe une place importante dans les développements théologiques de J. MOLTMANN,
particulierement dans Dieu dans la création (p. 120-128) et également dans Le rire de l'univers. Traité du
christianisme écologique, Paris, Cerf, 2004, p. 56-59. Il se sert de la doctrine cabalistique juive de zimzum
avancée au XVII° siécle par le rabbin Isaac Luria, qui dit que « le Dieu tout-puissant et omniprésent retire sa
présence et retire sa puissance » pour créer le monde. Ce mot signifie « concentration » ou « contraction », un
repli sur soi-méme.

%2 Lire : G. MARTELET, Libre réponse & un scandale ; J.-M. MALDAME, Le scandale du mal. Une question
posée & Dieu, Paris, Cerf, 2001 ; J. ARNOULD, MALDAME, La théologie aprés Darwin.
%3 J.-M. MALDAME, Le scandale du mal. Une question posée & Dieu, p. 74.

218



négativité, I’absence de ce qui est requis pour I’intégrité du sujet. Mais s’il n’est que
négativité, alors quelle est sa source ? Qu’est-ce qui le produit? A cela J.-M. Maldamé
répond : la production du mal «est liée a I’interdépendance des éléments de I’univers.
Chaque étre vivant est dépendant des autres. Il contribue a leur bien en réalisant son propre
bien ; mais cette corrélation a des limites ; un manque de régulation peut la fausser »**.
Mais comment rendre raison de telles limites sans nier la bonté et la toute-puissance de
Dieu ? Doit-on postuler que le monde a été créé imparfait ? Cette double question appelle
deux réponses complémentaires. Nous tirons la premiere de ce méme livre. S’appuyant sur
la distinction entre le verbe vouloir et le verbe permettre, I’auteur argumente ainsi : « Dieu
veut le bien et, en aucun cas, il ne veut le mal. Mais en voulant le bien, et parce qu’il donne
une réelle autonomie a la création, il permet que le mal se produise. Dieu n’intervient pas
pour empécher la créature autonome et responsable de faire le mal. S’il intervenait, il
fausserait la réalité & la racine méme de son étre »**°. La question du mal engage la
responsabilité et 1’autonomie de la créature. Par ailleurs, la deuxieme réponse qui vient en
appui a cette perspective, nous la retrouvons dans Création et providence. Du point de vue
de ’auteur, il est malencontreux d’avancer que le monde a été créé imparfait ; il a plutdt été
créé inachevé. Son inachévement « ouvre le champ du possible. 1l y a donc place pour le
succes, mais aussi pour 1’échec, pour la vie et pour la mort. Rien n’est écrit a 1’avance et ce
sont les étres qui réalisent eux-mémes leur projet de vie. Avec 1’humanité apparait une
dimension nouvelle, la liberté qui est la capacité de dire oui et de dire non »%*.

A notre jugement, 1’idée d’une création en Dieu, pour reprendre le théologien
allemand E. Kehl, n’a de sens que parce que et dans la mesure ou Dieu est pur amour et
parce qu’il accorde de I’espace qui libére. Pour I’étre, Dieu n’a pas besoin de commencer
par se limiter. En tant que pur amour et rien d’autre qu’amour, il ne peut accorder depuis
toujours a 1’autre que lui-méme, c’est-a-dire au monde fini, cet espace dont il a besoin afin
de pouvoir exister, sans avoir a limiter pour autant sa grandeur et sa puissance ; et cela,
précisément, sans que ce monde se dissolve dans le divin®*’.

Cela supposé, tout indique que Dieu est présent au monde, mais d’une présence
décidément bien peu envahissante. Il laisse les étres se développer dans les limites de leurs

potentialités. C’est dans la foi ou la confiance que ’homme entre en relation avec Dieu, une

644 J.-M. MALDAME, Le scandale du mal. Une question posée & Dieu, p. 91-92.
645 H
Ibid, p. 98.
88 |p, Création et providence, p. 169.
7 M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 339-340.

219



relation sans contrainte. Cette approche nous parait trouver dans la littérature biblique son
moteur et son lieu de résonance. Pour plus de précisions sur ce point, nous aimerions nous
appuyer sur les analyses de Jacques Trublet et dégager deux traits marquants. Un premier
élément porte sur la section 2 S 6-1 R 2 en rapport a la succession de David. Que constate-t-
on ? Le tableau historique qui ressort de cet ensemble est celui d’un récit construit sur fond
d’intrigues politiques et de passions amoureuses qui entrainent des désordres et ou,

apparemment, Dieu semble absent®*®

. On aurait presque envie de dire que I’histoire est, a ce
point de vue profane. La clé¢ d’interprétation de cet ensemble nous semble étre 1’idée que
Dieu demeure présent a I’histoire, mais sans contraindre 1’homme ni manipuler le cours
normal des événements. Au lieu d’une toute-puissance théocratique et écrasante, on
découvre le silence et I’invisibilité. Justement, parce qu’il n’est pas ce « Dieu-espion » et
paternaliste que stigmatisait a bien des égards Jean-Paul Sartre. Il est providentiellement
présent, mais d’une présence discréte, respectant 1’histoire et la nature.

Ce théme, celui de la discrétion de Dieu, n’est jamais traité avec plus de finesse que
dans les traditions sapientiales. Ici, remarque Jacques Trublet avec justesse, la présence de
Dieu devient plus discréte, il laisse la nature agir selon ses lois et les hommes selon leurs
désirs®. Au passage, ce théologien jésuite prend soin de citer Is 28, 24-29. Alors que Gn
27, 20 et Dt 11, 14-15 soulignent les interventions spectaculaires de Dieu dans I’histoire et
dans la nature, il n’en est rien en Is 28, 24-29. Ici, I’action de Dieu se montre discréete,
respectueuse de la nature et de ses éléments. Dieu y est comparé a un laboureur qui laisse le
temps a son champ pour faire pousser les semences.

Considérée a sa juste valeur, cette posture donnerait une meilleure intelligence de
’acte créateur et un sens plus riche a I’idée méme de Dieu. Trois points mettent en évidence
la fécondité¢ d’une telle approche. Tout d’abord, elle nous défait de I’image d’un Dieu
souverain et puissant, d’un Dieu entendu comme un concepteur cosmique, qui dirigerait les
destinées du monde et de chaque étre selon sa volonté ; un Dieu intervenant a son gré dans
le cours de I’histoire et conduisant inexorablement cette derniére vers les fins prévues par
Lui. Ensuite, elle nous affranchit d’une conception extrinséciste de I’agir de Dieu. Enfin, elle

déplace notre regard de I’image d’un Dieu artiste qui, par avance et avant tous les temps,

aurait structuré 1’ordre fondamental de la création vers un Dieu qui ouvre un espace de

848 3, TRUBLET, « La science dans la Bible. Méthode et résultats », in Bible et sciences. Déchiffrer l'univers,
p. 51.
%9 |bid, p. 53.

220



liberté & ses créatures. Les églises africaines de mouvance pentectiste® dont la rhétorique
est, en général, centrée sur le theme des miracles ont beaucoup a apprendre ici. Le Dieu
biblique n’est-il pas un Dieu caché (Is 45, 15), un Dieu qui vient dans une brise légere (1 R
19, 12), qui se joint incognito a ses disciples (Lc 24, 15) ?

En ce sens, B. Souchard a raison quand il dit que Dieu « est respectueux de la nature
qu’il veut faire mouvoir a partir du meilleur qui est en elle »®, prenant le risque de
s’abaisser, c’est-a-dire de se renoncer a lui-méme. L’incarnation-kénose ne rend-elle pas

compte de ce mode d’agir d’un Dieu en harmonie avec les lois de la biogenése ?

5.4.2. La thematique de l'incarnation-kénose ou la vulnérabilité de Dieu

Alors que d’autres religions, tel 1’Islam, nous présentent un Dieu tout-puissant devant
qui il faut se prosterner mais qui, dans sa magnificence, reste loin des hommes, le
christianisme nous révele un Dieu trés proche des hommes dont 1’événement le plus
significatif est le mystére de 1’incarnation. Cette derniére qualifie I’engagement, 1’entrée du
Fils de Dieu dans notre cosmos et dans notre histoire, son passage de 1’éternité¢ a la
temporalité. L’évangile de Jean I’exprime de la maniére la plus remarquable et la plus
pénétrante : « Et le Verbe est devenu chair, et il a séjourné parmi nous » (Jn 1, 14)°°2,

Le verbe devenir est trés évocateur et, a ce titre, mérite d’étre pris au sérieux. Car,
comme le rappelle le théologien jésuite Jean Galot, « devenir, ce n’est pas s’adjoindre
simplement quelque chose d’autre, mais se 1’approprier de manicre a le faire entrer dans son
expérience essentielle. Devenir, c’est étre engagé au plus profond de soi-méme dans ce que
I’on devient »**3. En ce sens, le mystére de ’incarnation exprime le paradoxe de Dieu, sa
folie, sa soumission libre a la loi de la nature pour rejoindre ’humanité. Deux affirmations
centrales le soulignent avec emphase : « le Verbe est né d’une femme selon une génération
humaine authentique » ; « il est vraiment mort et il a été mis au tombeau ». Autrement dit,

celui qui est dans la condition divine est entré dans le devenir humain, devenir qui débouche

850 En République démocratique du Congo, ces églises sont généralement appelées les « églises de réveil ».
%51 B, SOUCHARD, « Temps, espace et hasard dans la notion de création matérielle », p. 150.
%2 \/oir La Bible Osty, Paris, Seuil, 1973.
83 J. GALOT, « Dynamisme de 1’Incarnation. Au-dela de la formule de Chalcédoine », in NRT (mars 1971),
p. 232.
221



sur la mort®®*. Justement, se trouve ici soulignée la radicalité d’un Dieu qui tient compte de
I’ordre naturel des choses, partage « en silence notre expérience historique, non seulement
en ce qu’elle a d’exaltant, mais aussi de peineux, de tragique et bien souvent d’innocemment
intolérable »**°. S. Paul, dans un langage technique qui est le sien, parle de kénose-
abaissement de Dieu (Ph 2, 6-11). Cette notion signifie le dépouillement par le Fils de tous
les priviléges divins en s’inscrivant dans une ceuvre secrétement habitée par la mort.

Exprimant I’engagement libre de Dieu dans I’histoire, I’incarnation illustre a quel
point Dieu prend au sérieux les lois de la nature, en particulier celles de la cosmogénese et
de I’ontogeneése et donc, les délais de maturation des étres qu’il a lui-méme posés. Bien
entendu, parce qu’elle est I’acte par lequel Dieu recrée le monde, on la percoit comme le
reflet du mode d’agir de Dieu dans la création ; un mode qui, en définitive, est ancré dans la
temporalité. Dieu s’ins¢re dans I’histoire, il y agit sans effraction. Il en est ainsi de I’action
des sacrements de I’Eglise.

Comme on peut s’en rendre compte, cette posture traine derriere elle quelques enjeux
anthropologiques importants et souléve quelques questions de fond. Affirmer que I’homme
vient au terme de la cosmogenése implique-t-il nécessairement la remise en cause de la
dignité humaine ? Finalement, la question n’est-elle pas de savoir ce qu’est étre homme dans
la tradition biblique et chrétienne ?

Concluons ces développements. L’horizon d’investigation de cette section a consisté a
verifier la présence des données scripturaires susceptibles de valider une approche
théologique en accord avec le discours scientifique. Cette option nous parait justifiée,
d’autant plus que si la théologie a pour tache d’éclairer les données de la foi, il reste tout a
fait vrai que « I’exercice de la raison qu’elle implique ne devrait jamais la couper des textes
scripturaires destinés a I’inspirer et a la féconder »%%8,

Le questionnement sur le mode d’agir ou la conception de I’action de Dieu dans la
création exige que soit élucidée une question encore plus fondamentale. 11 s’agit, d’apres les
théologiens que nous étudions, d’opérer une distinction entre les concepts de commencement

et d’origine, deux notions souvent utilisées 1’une pour ’autre.

84 J. GALOT, « Dynamisme de I’Incarnation », p. 131.
85 G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 43.
8% J. GALOT, « Dynamisme de I’Incarnation », p. 230.

222



5.5. Une distinction conceptuelle fondamentale : origine et commencement

D’ordinaire, lorsqu’on parle de la création, on évoque deux termes : le commencement
et ’origine. Ce qui donne lieu a des contresens. D’ou 1I’intérét a cerner leurs résonances
possibles. Cette étude permet de sortir de toute équivoque entre la notion théologique de

création et la notion scientifique d’évolution.

5.5.1. Le commencement : notion, configurations problématiques

Si, d’emblée, le commencement renvoie a un moment précis considéré comme
premier dans une série successive d’événements, et si, comme tel, il est directement lié a des
représentations spatio-temporelles et chronologiques, 1’intelligence de cette notion n’est pas
aussi facile. Le commencement est 1’'une des notions les plus banales, mais aussi des plus
obscures.

L’exégéte jésuite Pierre Gibert introduit la distinction entre commencement relatif et
commencement absolu®®’. Le commencement absolu est celui dont tout témoignage est
absolument impossible a défaut de tiers ou de témoin direct. Ainsi en est-il de la naissance
de I'univers. A I’inverse, le commencement relatif est celui qui nous est attesté par des
rapportages directs de témoins. L’exemple type, c’est celui de la connaissance des
circonstances de notre naissance. Celle-ci ne nous est connue que par le témoignage des
parents, des personnes présentes, les fiches de la maternité ou des documents établis par des
officiers d’état civil. Qui peut raconter sa propre naissance ?, se demande 1’exégéte jésuite
avant de tirer une inférence qui parait évidente : tout commencement, qu’il soit relatif ou
absolu, demeure insaisissable comme tel®®®. La raison se trouverait dans le postulat
« qu’aucun événement n’est jamais séparé de celui qui le précede et le cause, ni de ses effets
et implications subséquentes »°°. Chaque fait est en relation avec d’autres faits qui le
précedent et dont il apparait comme dérivé. On comprend qu’en son temps Charles Darwin

résiste a la tentation de partir en quéte du tout premier commencement et, concomitamment,

857 Cf. P. GIBERT, L inconnu du commencement, p. 21-29.
%8 Ipid, p. 23.
89 J.-M. MALDAME, Création et providence, p. 126.
223



avance que « le mystere du commencement de toutes choses est insoluble pour nous ; ¢’est
pourquoi je dois me contenter de rester agnostique »°%°.

La conscience du commencement ne peut étre que le fruit d’une décision et, en tant
que telle, elle reléve d’un déja-1a%*. C’est dire que le commencement garde un caractére
hypothétique et reléverait, en partie, du domaine de la construction intellectuelle. A partir de
ce que I’on connait déja de la réalité, on en construit des modéles explicatifs, on essaie de
remonter au passe. Hubert Reeves, tout scientifique qu’il soit, partage cet avis quand il
compare «le travail des astrophysiciens a celui des préhistoriens qui appuient toute
description du passé sur des vestiges qui sont autant de témoignages. lls cherchent des
fossiles, a partir desquels ils peuvent tenter de reconstituer les conditions qui prévalaient a la
période qu’ils veulent décrire »**2. Qu’est-ce que cela veut dire sinon que la quéte du
commencement du monde ou celui de I’humain échappe, par son caractére méme, aux
critéres de 1’investigation empirique ?

Prétendre qu’« au commencement, il y eut une explosion »**

et, partant, admettre que
le big bang a eu lieu il y a 13, 7 milliards d’années c’est, en retour, s’attendre a la question :
« Qu’y avait-il quelques secondes plus t6t » ? Et J. Arnould de répondre : « Le point zéro de
I’évolution cosmique n’est en effet qu’une limite, la borne inférieure du temps qui nous est

accessible »%4,

Malgré les tentatives des scientifiques a vouloir rendre compte du
commencement du monde, un inconnu subsiste toujours. Notre intelligence bute a ce qu’on
appelle le mur de Planck du commencement.

Dans tous les cas, il importe, aussi bien scientifiquement, philosophiquement que
théologiquement, de distinguer le modéle scientifique de la singularité initiale de 1’univers,
autrement dit le big bang, du commencement du temps dans la création divine. J.-M.
Maldamé est formel : la réduction ou I’identification de I’'une a I’autre induit quatre
erreurs®® qui mutilent la vérité :

(1) L’erreur scientifique. Chaque champ de la réalité a son modeéle, son approche qui
ne saurait s’étendre sur tous les champs de la réalité. La méconnaissance des limites de la

validité de chaque modeéle scientifique est une grave erreur scientifique.

80 C. DARWIN, extrait d’Autobiographie cité par J. ARNOULD, Choisir [’humain, courtiser la terre, p. 6.
861 Cf, p. GIBERT, L inconnu du commencement, p. 49.

%2 4. REEVES, Chroniques des atomes et des galaxies, Paris, Seuil, 2007, p. 73.

%3 5. WEINBERG, Les Trois Premiéres minutes de I'univers, Paris, Seuil, 1978, p. 14.

864 3. ARNOULD, « Face 4 la biologie, Dieu et I’homme », p. 99.

85 J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 131-132.

224



(2) L’erreur epistémologique. Assimiler le modele scientifique de la singularité initiale
de T’univers au commencement du temps dans la création divine, c’est confondre
I’hypothése et la théorie, ce qui est scientifiquement prouvé et ce qui ne 1’est pas. C’est aussi
ignorer des limites imposées par des concepts de la physique.

(3) L’erreur métaphysique : c’est quand on ignore que la conceptualité issue de
I’astrophysique est incapable de se prononcer en matiere de causalité.

(4) L’erreur théologique. En réalité, la création dit la relation entre Dieu et le monde,
un acte irréductible a la position d’un commencement temporel ou a la mise en place de
conditions initiales. La Bible n’est pas un corpus des sciences naturelles. On tombe dans
I’erreur lorsqu’on cherche a donner a la création un autre contenu ou a trouver une verité
d’ordre expérimentale, objectivable.

Non seulement le commencement de toute chose est inatteignable, mais ni « la science

866 oy s7il est

ni la philosophie ne peuvent assurer que le monde a eu un commencement »
ahistorique. N’est-ce pas dans cet ¢lan d’esprit que, parlant du commencement dans
I’optique des premiers chapitres de la Genese, Armand Abécassis propose de le penser dans
son acception hébraique ou, justement, cohabitent «les idées de projet, de finalité, de
signification »®’ ? La question du sens dans sa double occurrence de signification et de
direction surgit dans toute son innocence.

Visiblement, il en va du commencement absolu de I’humain comme du début
empirique de I'univers. L’interrogation de G. Martelet est, ici, d’actualité. Qui, se demande-
t-il, peut « affirmer a quel moment, a quel endroit preécis et sous quelle modalité déterminée
et déterminable, ’humanité est apparue pour la premiere fois, en franchissant le seuil qui
sépare 1’hominisation de I’humanisation ? »**®, Peut-étre convient-il de répondre, comme
’avait déja fait C. Darwin en son temps, que « nous ne possédons que le dernier volume des
Archives géologiques et, de plus, ce volume est fort incomplet »°®°. Peut-étre faudrait-il se
contenter de lier I’apparition de I’humanité a des critéres retenus, tels que les outils, 1’art,
I’organisation sociale, la morphologie, le rapport a I’invisible et a I’au-dela, la pensée, etc.

Mais la encore, qui ignore que I’interprétation de ces critéres repose essentiellement sur une

%6 H. DUMERY, Philosophie de la Religion, Paris, PUF, 1957, p. 80.
%7 A ABECASSIS, A Bible ouverte, Paris, Albin Michel, 1991, p. 28.
%8 G. MARTELET, Evolution et création, p. 124.

%9 C. DARWIN, L ‘origine des espéces, p. 452.

225



670 critéres qui engagent la

certaine « conception que 1’on a de I’identité de I’homme »
responsabilité de I’interpréte : scientifique (paléontologue) ou philosophe ?

Vu I'impossibilité de saisir le premier moment ou s’inscrit le début empirique de
I’'univers et de I’identité ontogénique et phylogénique de 1’étre humain, ne faut-il pas se
rallier a la these de G. Martelet pour qui « le meilleur point de départ pour saisir le mystére
de I’étre en son jaillissement n’est donc pas celui qui, pour la représentation, est le plus
initial et qu’on appelle le début, mais bien celui qui est le plus pénétrant par I’acceés qu’il
nous ouvre a la racine de I’étre actuel du monde »°"*? Ce début protologique qui,

chronologiquement nous échappe, la Bible, a travers les récits de Gn 1 et 2, « I’atteint par
672

\

une rétro-vision a partir du présent »”*“, c’est-a-dire a partir d’une situation existentielle
donnée. Cette réflexion sollicite une autre instance de jugement, celle qui transcende le
mélange de continuité et de discontinuité bio-chimiques, thématisées par la vision
évolutionniste dominante.

Le penser, n’est-ce pas s’ouvrir a la notion de création qui, bien entendu, ne vient ni
« dans les limites de la simple raison » humaine, ni combler le « trou d’incomplétude » de
Godel par Dieu ? Nous y découvrons, non seulement le cadre de la question, mais aussi la
densité méme de la notion chrétienne de création par rapport a la représentation scientifique
sur la genése de la vie dans ce qu’elle a d’opaque. Sans écarter I’idée de surgissement ou
d’un commencement empirique, la création affirme avant tout la dépendance dans I’étre, la
relation par laquelle Dieu soutient le monde ou le vivant dans I’existence, en leur conférant
I’étre. Or, la particularité de 1’existence, c’est d’étre irréductible a un donné pour autrui. Elle
est, pour reprendre le philosophe Emmanuel Levinas, «la seule chose que je ne puisse
communiquer ; je peux la raconter, mais je ne peux partager mon existence »°**.

Pour entrer dans I’intelligence de cette approche, G. Martelet, J.-M. Maldamé et J.
Arnould s’appuient sur la notion d’origine en tant qu’elle sous-tend les occurrences de
fondement, de fondation, et également en tant qu’elle s’offre comme une instance de

donation de sens. Voyons ce qu’il en est de la pertinence de ce concept.

670 J.-M. MALDAME, Le péché originel. Foi chrétienne, mythe et métaphysique, p. 214.
81 G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 15.
%72 Ipid, p. 16.
873 E. LEVINAS, Ethique et infini. Dialogue avec Philippe Nemo, Paris, Fayard, 1982, p. 50.
226



5.5.2. La notion d’origine et ses résonances

Que faut-il entendre par origine ? Quelles configurations problématiques organise
autour d’elle le débat épistémologique ? Quelles en sont les implications théologiques ?

Vouloir appréhender le terme origine, c’est avant tout tenter de saisir les occurrences
qu’elle mobilise. Cette notion, nous le précise J. Arnould, fait la synthése de deux idées :
I’originel, en tant qu’il désigne ce qui est posé comme le point de départ d’un processus
historique, et 1’original, qui, a son tour, évoque ce qui donne la singularité, 1’identité
particuliere, 1’originalité ici et maintenant® * du vivant, de I’étre humain en particulier. Sans
¢carter purement et simplement 1’idée d’un commencement prise dans son épaisseur
temporelle ni la réduire a cette dernicre, la notion d’origine a la particularité¢ de s’intéresser
avant tout a la source, au principe fondateur de 1’étre, a la cause d’un phénomene donné®”,

Concgue sous cet angle, la notion d’origine échappe a la science, tout comme la
question « d’ou venons-nous ? ». C’est une immense question philosophique. Si bien que,
pour J.-M. Maldamé, parler de I’origine équivaut a parler d’un «acte qui ne saurait
s’inscrire comme une singularité dans la série des événements qui tissent le cours du temps
et des transformations. L’origine n’est pas un événement parmi d’autres. L’origine est la
condition constitutive de tout le cours de la durée. Elle est de chaque instant, sans se limiter
au premier. Elle n’est pas objectivable dans I’ordre de la mesure ou de la représentation

physico-mathématique »°"®

. L’origine dit quelque chose de chaque instant, qui ne se limite
pas au premier instant, mais transcende le cours des événements. Elle est moins un acte
passé qu’actuel.

Il est ainsi compréhensible que, se servant de la terminologie chere aux linguistes, G.
Martelet préfere le synchronique au diachronique. Le synchronique, qui est synonyme
d’origine, dit I’actuellement fondamental, « 1’actualité ou mieux encore la condensation des
contenus du temps sous 1’aspect du présent S | désigne 1’étre dans son actualité. A
I’inverse, le diachronique — 1’équivalent chez G. Martelet de commencement — dit le
chronologiquement premier, du reste, inatteignable et difficilement représentable.

Faudrait-il voir dans cette préference comme un appel fait au croyant (au théologien) a

renoncer a la quéte du commencement, une invitation a mettre fin a toute forme de recours

674 J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 92; ID, « Face 4 la biologie, Dieu et I’homme », p. 101.
%7 |p, La théologie aprés Darwin, p. 92.

676 3.-M. MALDAME, Création et providence, p. 128 ; ID, Science et foi en quéte d’unité, p. 240.

877 G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 14.

227



au passé ? Ou devrait-on la concevoir plutdt comme une facon de mettre en relief le
caractére hypothétique, voire secondaire, d’une remontée a 1’é¢tat immémorial ? De méme
qu’il est impossible de connaitre avec une certitude absolue le point zéro de 1’évolution qui,
notamment, conduit a I’homme, malgré 1’énorme quantité¢ de données aujourd’hui mise a
jour par la paléoanthropologie et la biologie, de méme, I’idée juste de ce qui s’est passé
réellement au premier-matin-de-la création ou n’existe aucun témoin direct, laisse entier le
mystére. Et ’interrogatoire de Dieu a Job est la pour nous le rappeler : « Ou étais-tu quand
je fondais la terre ? » (Jb 38, 4). On comprend que, de son c6té, J. Arnould se prenne a
estimer de beaucoup préférable 1’approche qui conduit a porter le regard sur ce qui fait notre
originalité, notre singularité hic et nunc, par rapport a la quéte d’un énigmatique
commencement. C’est donc cela penser I’origine dans sa contemporanéité678. Cet énoncé
veut tout simplement dire que nous sommes les contemporains de notre origine.

Qu’est-ce qui justifie un tel plaidoyer en faveur du synchronique et, plus largement, de

I’origine ? Et J. Arnould de répondre : « Préférer I’origine au commencement, ¢’est accepter

de laisser ouverte la question du sens »°"°

. Tant il semble vrai que ’origine a parti pris avec
la question « d’ou venons-nous ?», alors pourquoi ne pas reconnaitre le lien entre la notion
d’origine et le concept biblique de création qui, il faut le dire, déborde toute effectuation
objectivable ? Dite en termes de don, de relation, de totale dépendance de la réalité créée (le
cosmos, tous les vivants) vis-a-vis du Créateur, la création invite a accueillir la vie et, par-
dela le monde, comme un don gratuit dont la source défie toute raison humaine. La richesse
de cette grille de lecture est telle qu’elle permet d’éviter la confusion et un mélange de genre
entre 1’étre et le temps qui, assez souvent, conduisent a deux gravissimes erreurs : le
discordisme entre la création et 1’évolution, et le concordisme entre la création et le big
bang ; attitude que I’abbé Georges Lemaitre (un des fondateurs de cette théorie) et des
scientifiques comme Albert Jacquard n’hésitent pas a dénoncer™

L’heure est venue de conclure ce long développement sur la maniére dont nos auteurs

s’efforcent d’esquisser la conception I’action de Dieu dans la création, a la lumiére de la

nouvelle vision du monde dominée par le paradigme de 1’évolution.

678 J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 93 ; ID, « Face a la biologie, Dieu et I’homme », p. 101.

879 |p, Dieu, le singe et le « big bang », p. 93.

%0 pour plus de précisions, mentionnons ce qu’écrit Albert Jacquard au sujet du big-bang : « L’événement
fondateur de notre cosmos ne peut étre considéré comme une étape parmi d’autres dans le déroulement du
temps ; il a un statut logique scientifique ; il est le seul & ne pouvoir étre situé sur une échelle de la durée ; ce
qui contraint a le considérer comme un pseudo-événement. Il n’est pas possible de 1’assimiler a une création,
un mot qui évoque un véritable événement » (A. JACQUARD, Dieu ?, Paris, Stock-Bayard, 2003, p. 76).

228



Associée assez souvent a la catégorie de la puissance (la toute-puissance de Dieu), la
notion judéo-chrétienne de la création finit par introduire I’idée de Dieu entendu comme un
ingénieur cosmique, de comprendre son action comme une intervention miraculeuse, qui
dépasse ou transgresse 1’ordre naturel des choses. L’image de Dieu qui se révele est donc
celle d’un éminent superviseur des lois physiques et de correcteur de la trajectoire de
I’histoire. Il en découle I’image d’une nature ou d’une création enfermée, sans autonomie
réelle ni créativité. La création s’entend comme un acte qui se limite au commencent dans le
temps.

Sans s’écarter de la tradition biblique et théologique, G. Martelet, J.-M. Maldamé et J.
Arnould appréhendent la création en termes de don de I’étre, de relation, d’événement.
L’articulation de ces concepts classiques avec la nouvelle conceptualité scientifique dominée
par le paradigme de I’évolution éclaire la réflexion théologique sur la notion judéo-
chrétienne de création. Il en résulte la compréhension de la création commet un acte au
présent, un processus permanent, une création continue, qui fait apparaitre des formes
nouvelles. 11 s’ensuit que Dieu respecte la temporalité qui fait 1’étre des créatures ; donc il
crée un monde en évolution. Il oriente les créatures vers I’optimum sans fausser le jeu ou
I’interaction des éléments entre eux, ou 1’aléatoire caractérise les rencontres. Le dogme
chrétien de I’incarnation est, a ce propos, paradigmatique. Dieu se révéle dans une personne
humaine. 1l vient comme un petit enfant, qui nait, grandit, agit, meurt comme tout homme.
Les Evangiles racontent sa maniére de faire. Autant certains de ses actes sont qualifiés de
miracles, autant ces derniers manifestent moins sa superpuissance que sa capacité de se
laisser affecter par les situations et les personnes rencontrées.

La distinction conceptuelle entre le commencement et I’origine, ou le recours a la
distinction linguistique entre la diachronie et la synchronie évite le malentendu consistant

681 .

«a expliquer la création ex nihilo a partir des "fluctuations du vide quantique” » une

explication qui entretient la confusion entre I’étre et le temps ou entre l’origine et le

682

commencement physique®®“. Au total, ¢’est la notion biblique et chrétienne de la création qui

en sort renforcée et honorée.

%81 T MAGNIN, Devenir soi a la lumiére de la science et de la Bible, p. 212.

882 Cest dans ce malentendu que s’enfoncent des scientifiques comme Stephen Hawking. L atteste, cet extrait
tiré d’Une bréve histoire du temps : « Tant que 1’univers aura un commencement, nous pouvons supposer qu’il
a eu un créateur. Mais si réellement I’univers se contient tout entier, n’ayant ni frontiéres ni bords, il ne devrait
avoir ni commencement ni fin : il devrait simplement étre. Quelle place reste-t-il alors pour un créateur ? »
(p- 179). L’auteur limite I’acte créateur a 1’éventuel instant du commencement.

229



Comment concilier cette représentation d’un Dieu respectueux des lois présentes dans
la nature marquée par 1’aléatoire et la contingence, avec I’idée chrétienne du dessein divin ?
En d’autres termes, comment articuler le plan divin et la dimension historique inscrite dans
I’'univers ? Ces questions constitueront le fil rouge de nos réflexions au cours du sixieme
chapitre.

230



Chapitre 6: Quel regard porté sur le sens en
théologie ?

Dans la tradition biblique et chrétienne, la création est un acte de Dieu. A ce titre, elle
n’a pas sa fin en elle-méme, mais en Dieu. Le lecteur de la Bible est sensé découvrir un plan
orienté, une Genése et une Apocalypse. Faut-il, pour autant, déduire que ce dessein divin
répondrait a un plan global écrit d’avance ? Ou encore, faut-il supposer que le Créateur, dans
sa sagesse, a parfaitement ordonné et prévu chacune de grandes étapes du déroulement de
I’histoire du monde, de la vie et de I’humanité ? Or, de son coté, la culture scientifique nous
présente le cosmos comme un ensemble non saturé traversé d’aléatoire et de contingence, ou
il n’y a ni objectif donné et déterminé d’avance, ni point Oméga. Des lors, comment fonder,
justifier D’eschatologie chrétienne dans un monde fortement marqué par la vision
évolutionniste, dominée par 1I’histoire ? Et pourtant, il faut arriver a confesser la « nouvelle
création » en Dieu telle que I’enseigne le livre de 1’ Apocalypse.

Face aux positions d’une certaine théologie naturelle marquée par I’oubli de la nature
comme forme et comme vie, ainsi qu’aux positions de [’Intelligent Design qui interpréte
I’ordre dans 'univers en termes de réglage, il conviendrait de décliner la création comme
une dialectique d’ordre et de contingence, une cohérence ouverte; 0Ser y reconnaitre
I’existence des chemins inédits ou viennent s’inscrire la singularité, une espérance et une
attente. Il s’avere que cette manicre d’aborder la création rime bien avec la conceptualité du
jeu qui se signale par la combinaison de régle et d’autonomie, la non-contradiction entre le
hasard et la finalité. Au centre, on retrouve le souci d’une réelle articulation entre le sens et
I’aléatoire/contingence dans la création. Il s’agit, finalement, d’ouvrir I’espace a I’avenir qui,
il est vrai, est fait de plages et d’indétermination.

Tel semble I’horizon heuristique qui mobilise les efforts des théologiens que nous
étudions et qui, a bien dire, focalisera notre attention autour de deux axes majeurs. Le
premier axe considére la création comme jeu. Il cerne les enjeux de cette conceptualité. Le

deuxiéme axe visite la question de 1’eschatologie.

231



6.1. Penser la création en termes de jeu

La question de la finalité ou du dessein dans son acception chrétienne semble étre mise
a mal par la théorie de I’évolution. Le traitement de cette problématique dans une approche
théologique a 1’écoute des sciences conduit a I'usage de la symbolique du jeu. J. Arnould
est, des trois théologiens que nous étudions, le seul & développer cette thématique®®®. Quel
est I’apport de cette conceptualisation dans 1’élucidation de la notion du dessein divin dans
la création ? Quelle est sa pertinence, sa fécondité en théologie ? Deux points s’invitent dans
I’¢lucidation de notre propos : identifier les caractéristiques générales de 1’ontologie du jeu
et interroger leurs apports significatifs dans la clarification de la conception chrétienne du

plan divin dans la création.

6.1.1. Les caractéristiques du jeu

En effet, souvent entendu comme activité physique ou intellectuelle visant au plaisir, a
la distraction de soi et des autres, le jeu met en évidence trois éléments : le jouet (le matériel
avec lequel on joue), la chose a laquelle on joue et I’acte méme de jouer. Dans son Penser la
création comme jeu, Francgois Euvé reléve six caractéristiques du jeu déja proposées par le
sociologue et critique littéraire francais Roger Caillois (1913-1978) dans Les jeux et les
hommes. Le jeu se présente comme une activité libre, séparée (circonscrite dans les limites
d’espace et de temps), incertaine (I’issue n’est pas connue a I’avance), improductive (qui ne
produit ni biens, ni richesses), réglée (elle est soumise a des regles qui suspendent les lois
ordinaires) et fictive (accompagnée d’une conscience fictive de la réalité seconde).

Le jeu suppose au moins un joueur. L’une des particularités de ce dernier est d’étre en
face d’une variété de possibilités de choix. Mais d’ou lui vient une telle caractéristique ? Il

en est ainsi car le jeu laisse des marges, des plages a la créativité du joueur. Il y a de

%83 Deux précisions s’imposent. D’abord, cela ne veut nullement dire qu’on ne peut trouver aucune référence a
cette thématique chez G. Martelet ou chez J.-M. Maldamé. Ensuite, dans un horizon élargi, on notera que J.
Arnould n’est pas le seul a aborder cette thématique. Bien d’autres penseurs avant et apres lui s’y attelent avec
un grand bonheur. Citons, a titre indicatif : J. HUuIzZINGA, Homo ludens. Essai sur la fonction sociale du jeu,
Paris, Gallimard, 1951 ; R. CAILLOIS, Les Jeux et les Hommes, Paris, Gallimard, 1957 ; J. MOLTMANN, Le
Seigneur de la danse, Paris, Cerf-Mame, 1972 ; J. HENRIOT, « Jeu », in Encyclopédie philosophique, Paris,
PUF, 1990, p. 1390-1396 ; A. GESCHE, Dieu pour penser, t. IV : Le Cosmos ; F. EUVE, Penser la création
comme jeu. Par ailleurs, pour étre plus ouvert, nous compléterons le regard de J. Arnould avec des éléments
empruntés a I’un ou ’autre auteur.

232



I’imprévisible, de I’improvisation, du risque dans la prise de décisions. Cela, tous les joueurs
le savent. J. Arnould le note fort bien. Le jeu, explique-t-il, unit dans « un équilibre instable
et paradoxal, deux groupes notionnels : celui des concepts de liberté, d’ouverture, d’espace
vide, de fonctionnalité, et celui d’ajustements, d’ordre, de contact, voire de cloture »%84,
Dans le jeu, on nage en plein paradoxe.

Plus exactement, que pouvons-nous retenir de cette concaténation d’éléments
formellement paradoxaux ? Nous venons de le voir, le jeu est une activité libre. Les joueurs
trouvent espace et droit de liberté et d’inventivité. Chacun peut exploiter ses talents, prendre
ses propres initiatives. Que faut-il entendre par la sinon que le jeu comporte deux traits
marquants, tels que le respect des partenaires engagés et le rejet de la nécessité et du
déterminisme absolu ? 11 s’avére que le jeu repousse toute contrainte. Mais s’il en est une,
celle-ci serait tout simplement une contrainte sans contrainte, qui n’est rien d’autre que
I’envie de bien jouer dans le respect des regles. Pas a pas, on mesure les enjeux de ce propos
dans une herméneutique de la nature au regard de la conceptualité scientifique qui voit en
elle une dynamique intérieure et une autonomie d’invention.

De méme qu’un jeu sans liberté est impensable, de méme un jeu sans régles devient-il
inconcevable. C’est avec raison que F. Euvé attribue au jeu la particularité de « pouvoir

conjoindre de maniére créatrice régle et liberté »*®

. Il se trouve que le joueur reste partie
prenante d’un ensemble de regles qui ne viennent pas asphyxier ses initiatives personnelles.
Bien au contraire, le jeu sauvegarde I’inattendu, 1’inédit, car le joueur ne domine pas les
enjeux de I’issue de la partic. Le temps est prodigue. Il «est un enfant qui pousse des
pions »%%

mort vers 504 ou 501).

, le rappelait judicieusement le philosophe ionien Héraclite (né vers 544-541 et

On voit a quel point cette formulation illustre I’idée d’imprévisibilité qui, a son tour,
prend au sérieux le hasard. Revenant sur ce sujet, J. Arnould allegue que «1’idée du jeu
permet de souligner les notions de risque, de mise plus ou moins hasardeuse, de choix
accompli dans des conditions de relative incertitude ; elle invite a prendre davantage en

compte un a-venir que le joueur ne maitrise pas, dont il ne peut guére espérer le maximum,

884 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 151. Dans le méme ordre, F. Euvé, qui s’inspire de Roger
Caillois, confére au théeme du jeu six caractéristiques fondamentales, a savoir la liberté, la séparation,
Pimprévisibilité, I’improductivité, la régle et la fictivité (cf. F. EUVE, Penser la création comme jeu, p. 263-
275). Notre analyse essaiera de mettre ensemble tous éléments dans un discours cohérent.

%8 £ EUVE, Penser la création comme jeu, p. 271. C’est lui-méme qui le souligne.

%8 Eragment 52 d’Héraclite, cité dans J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 151.

233



mais le plus souvent et tout au plus, un optimum »®’. Ce propos met en avant I'une des
dimensions centrales de la nature du jeu : celle de renfermer une part d’imprévu, d’aléatoire,
de hasard. Ce qui est souligné ici, c’est I’absence d’assurance et de garantie préalable sur le
résultat final. D’ou cette question de J.-M. Maldamé : « Qu’est-ce que jouer, sinon ne pas

%8 Ici, se brise le régne des évidences. Les

savoir d’avance qui sera le vainqueur ? »
footballeurs savent ce que valent les pronostics sur une rencontre sportive entre deux clubs.
Ce n’est jamais évident que le partant favori soit le vainqueur de la partie.

Mais il faut encore en venir a la question relative a 1’utilité du jeu. Dés lors qu’on le
définit comme un « espace de cléture » (J. Arnould) ou comme « une totalité close sur elle-
méme » (F. Euvé), faut-il en déduire que le jeu est dépourvu de toute fonction parce qu’il est
voulu pour lui-méme ? Serait-il sans utilité ? Si tel était le cas, alors pourquoi joue-t-on ? En
effet, si la question ainsi formulée suscite un grand intérét, la réponse ’est davantage. De
I’avis de J. Arnould, la réponse adéquate est la suivante : le joueur « joue parce qu’il joue.
Le parce que disparait dans le jeu. Le jeu est un faire sans pourquoi. Le jeu se suffit a lui-

méme »°%°

. C’est librement et sans nécessité que le joueur joue. La raison en est que si le jeu
devait avoir une utilité, une intention extérieure, sa raison d’étre se verrait travestie et,
symétriquement, il se rendrait inapte a offrir a I’homme ce qu’il attend de lui:
I’enchantement, la satisfaction, I’expérience de liberté.

Mais alors, n’est-il pas imprudent et illogique de prétendre que le jeu évolue en dehors
du mécanisme des intéréts des lors que 1’0n voit les gagnants accumuler des sommes
astronomiques ? De maniére récurrente, J. Arnould et bien d’autres auteurs donnent la méme
réponse, a savoir le jeu ne répond a aucun besoin, il n’a ni utilité¢ pratique ni intention. S’il
en a une, celle-ci s’associe au plaisir. Le jeu évoque la gratuité. Si elle est bien cernée, la
victoire au jeu semble plutot s’associer a I’honneur. L’argument s’établit comme suit : par
« la victoire au jeu, I’homme manifeste sa supériorité, et obtient par-la, aux yeux d’autrui,
considération et honneur »*®°. Tel qu’il vient d’étre ébauché, il s’avére que la fin du jeu est
«immanente a lui-méme ». Plus exactement, «le jeu se donne son propre but dans

I’accomplissement duquel le joueur trouve sa satisfaction »%°,

%87 J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 152.
688 3.-M. MALDAME, Création par I’évolution, p. 216.
%89 3. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 150.
8% £ EuVE, Penser la création comme jeu, p. 269.
1 Ipid, p. 268.
234



Que vaut cette réflexion dans le cadre d’une herméneutique théologique de la
création ? Quelles sont les incidences théologiques du penser la création comme jeu a la

lumiere d’une vision du monde fortement marquée par le paradigme du devenir ?

6.1.2. Les enjeux symboliques de la thématique du jeu

La thématique du jeu en théologie est ancienne. Elle s’enracine dans I’héritage

biblique et patristique®®?

. De I’inventaire des caractéristiques significatives dressé ci-dessus,
nous relevons deux idées force : Dieu crée par plaisir et en toute gratuité ; il crée un monde
autonome qui cache un ordre ou un sens qui n’est pas ’application mécanique d’un projet
prévu d’avance. Examinons un peu plus en détail ce qu’il en est des enjeux théologiques de

ces deux idées.

i. Dieu a créé le monde par plaisir et en toute gratuité

Dans une perspective judéo-chrétienne, nous I’avons vu, la création se définit comme
don de Dieu. Bien évidemment, la foi chrétienne ne nous dit nullement pourquoi Dieu a créé
le monde et pourquoi il 1’a créé ainsi. On comprend que ceux qui pensent la création sous le
prisme du jeu disent que celle-ci est sans pourquoi.

Ce propos introduit deux éléments clés. D’une part, il nous rappelle que la création
releve de la gratuité et de la prodigalité. Ainsi congue, la création s’inscrit en faux contre
I’idée de la nécessité. D’autre part, se dégage 1’idée que la création laisse entrevoir une part
d’inexpliqué. Autant elle se préte ou s’ordonne a la contemplation et a I’émerveillement,
autant illustre-t-elle les limites de la raison dans I’intelligence du pourquoi du monde. Dans
tous les cas, rien n’autorise de conclure a la vacuité ou a I’inutilité de toute explication par
ordre et raison.

Dans ce contexte, associer la création au jeu, revient a mettre en évidence son

incompatibilité avec I’idée de nécessité. C’est, en fait, ouvrir un champ trés vaste et, partant,

892 | es textes tels Pr 8, 23-31; Ps 104, 26 ; Jb 40, 15-41, et les Péres ou écrivains ecclésiastiques comme
Tertullien, Origeéne, Clément d’Alexandrie, Grégoire de Nazianze, Maxime le Confesseur, associent avec
intérét le jeu a la création.

235



la présenter comme « un espace ouvert par la gratuité et a la gratuité »°*%. Trois notions
significatives se rattachent a cette idée : la non-nécessité, la liberté et la gratuité. Le refus de
penser la création en termes de nécessité repose sur 1’affirmation que « tout ce que Dieu a
créé ne participe pas du caractére absolu ou nécessaire de son étre »***. Si le rapport entre
Dieu et la création était nécessaire, Dieu ne serait pas libre®®. De ce fait, il ne serait pas non
plus le fondement de notre liberté. Mais de la en conclure que Dieu crée a la sauvette ou
d’une maniére arbitraire, n’est-Ce pas verser dans un autre extréme ? N’est-ce pas une autre
maniere de nier sa liberté ? Deux questions qui gardent leur pertinence.

Des textes bibliques tels qu’ls 62, 4 et Lc 22, 15 nous font découvrir Dieu comme un
Dieu désirant. Le non-dit de cet angle d’approche n’est-il pas que Dieu crée le monde par
désir et que, en retour, il inscrit ce dernier dans la dynamique du désir ? Si elle est bien
comprise, cette interprétation n’implique-t-elle pas, ainsi que le pense F. Euvé, «que le
monde ne possede pas son fondement en lui-méme et par lui-méme, mais que sa seule raison
d’étre est dans le vouloir gratuit du Créateur »*® 2 En ce sens, la création est loin de
ressembler & « un récit plein de bruit et de fureur dit par un fou », pour reprendre le vers du
célebre poete et dramaturge anglais William Shakespeare. Si bien que théologiquement lire
la création comme ccuvre de Dieu, c¢’est la savoir sensée, lieu de sens et d’histoire, mais
aussi et surtout y déchiffrer un « geste de gratuité et d’amour, non point de calcul, mais de
grace »*7. Un tel horizon de lecture est présidé par une idée qui a toute son importance :
Dieu crée par plaisir ; il trouve sa joie en créant le monde, et la communique a ses créatures.

Y a-t-il antinomie entre la conception d’une création supposée pensée, habitée par un
veeu ou un dessein et 1’idée d’une création libre et autonome ? Finalement, la question ici ne
consiste-t-elle pas dans «le comment articuler 1’autonomie de la création avec ’idée de

dessein ou de la finalité », idée capitale pour les chrétiens ?

8% A. GESCHE, Dieu pour penser, IV : Le cosmos, p. 145.
8% J.-M. MALDAME, Création par I’évolution, p. 233-234.
%% Ainsi que le note Adolphe Gesché, qui se situe dans la tradition thomiste, Dieu n’a pas besoin de la création
pour étre. Il n’existe pas de lien ontologique, constitutif, entre Dieu et Créateur. En somme, écrit-il, « le terme
"créateur” ne définit pas Dieu et n’en est méme pas le nom propre (s’il en a un de connu, c’est celui de Pére).
Dieu "est” créateur au sens grammatical et logique du verbe étre, car effectivement Dieu a créé ; mais il n’est

"Aa

pas créateur au sens ontologique du verbe "étre” et ou le terme créateur dirait alors sa définition, sa nature, son
étre. La création est un acte (libre) de Dieu, non ce qui le constitue, et qu’il soit créateur le qualifie, mais ne
I’exprime point » (A. GESCHE, Dieu pour penser, t. IV : Le cosmos, p. 39).

8% £ EuVE, Penser la création comme jeu, p. 132.

7 Ibid, p. 148.

236



ii. La création se situe dans [’entre-deux d’un plan divin et d’autonomie

L’approche scientifique s’occupe de la tension irrésistible des vivants et du cosmos
vers 1’autoéquilibre, la conservation de la forme (I’ontogenése) et de leur tendance vers
I’irréversible complexification (la phylogenése). On est devant un ensemble de processus
qui résulteraient des seuls mécanismes évolutifs fortuits, dus principalement a la sélection
naturelle et a 1’adaptation, donnant lieu a un projet qui n’en est pas un. Il y a la comme un
semblant de projet 1ié a I’existence d’un programme génétique, appelé téléonomie ou la
finalité interne, opposee a ce qui ressemble a un dessein préétabli et présidé par un principe
extérieur. Car, par hypothese, il n’y a pas de causes finales pour en diriger le cours.

Mais n’aurait-on pas tort, en vertu d’un tel principe qui n’est qu’une option, de se
refuser a interpréter les phénomenes biologiques, paléoanthropologiques et cosmologiques,
tel que Teilhard de Chardin en avait eu I’intuition, ¢’est-a-dire comme révélant ’action de
Dieu toujours a I’ceuvre au sein du monde minéral pour ’appeler a la vie et accompagner,
appeler, d’un méme mouvement, le monde vivant a Pesprit®® ? La science elle-méme ne
recourt-elle pas a un langage anthropocentrique et métaphorique, avec des expressions
comme programme génétique, scénario ? Ne découvre-t-on pas un sens sur fond de non-
sens apparent ? Comme on peut le voir, ce questionnement sollicite un autre type de regard,
celui qui étreint les choses dans leur totalité, qui s’ouvre pour ainsi dire & un niveau
supérieur, au signifié. Ainsi en est-il du regard théologique et chrétien. Celui-ci, parce qu’il
se trouve lui-méme impliqué et engagé, pressent une présence cachée au creux de 1’absence,
déchiffre I’invisible par-dela le visible, une signification au-dela du phénoménal.

Souscrire a cette démarche, c’est, comme le fait remarquer J.-M. Maldamé, trouver
« la question du sens dans le processus évolutif, sans qu’il soit nécessaire de nier le caractere
aléatoire des phénomeénes singuliers »**°. Deux affirmations directrices s’en dégagent. La
premiére fait ressortir un des points centraux de la foi chrétienne : la présence du projet, du
dessein de Dieu dans la création. Ainsi donc, lire la Bible comme ceuvre de Dieu, c’est
« discerner dans le déroulement de I’histoire le dessein de Dieu, inscrit dans 1’histoire »'%0

C’est dire que tout événement est un mouvement porteur d’un sens, qu’il « s’inscrit dans un

%% Evidemment, il n’est pas question d’adopter sa conception orthogénique, ou la matiére est orientée vers
I’émergence de 1’esprit. L’une des particularités teilhardiennes est celle d’une évolution congue comme un
processus irréversible, orienté vers toujours plus de conscience, convergeant vers le point Oméga.
899 j -M. MALDAME, Création par I'évolution, p. 235.
" |p, Le Paraclet, p. 183.

237



processus d’ensemble et prend place comme partie dans un tout, selon des enchainements
qui ne prennent leur sens que par rapport a une totalité de sens et un accroissement.
Présidant a cette transformation, il est une force, une énergie qui transcende le seul
enchainement des interactions et le caractére fortuit des liens »"*,

La deuxiéme affirmation plaide en faveur de I’articulation du dessein de Dieu et de la
plasticité de la création dans un énoncé qui honore dans un méme mouvement la foi et la
culture scientifique. Autant dire que la reconnaissance du projet de Dieu n’éclipse pas
I’autonomie de la création ou la contingence des phénomeénes. Du coup, cette double
affirmation oblige a penser toute réalité créée comme une réalité a la fois ordonnée et
ouverte au jeu des possibles.

Concevoir le monde comme une création marquée par une précédence nommeée projet
créateur divin, c’est admettre que le monde n’est jamais en face d’un chaos. Il n’est ni un
ensemble neutre ni le fruit spontané d’une force informelle. Mais la reconnaissance d’un tel
projet ne conduit pas forcément a la postulation que tout fonctionne exactement selon un
ordre prévu et fixé d’avance et une fois pour toutes. Ce qui s’apparenterait a la
prédestination du monde et ferait de celui-ci une mécanique parfaitement et définitivement
réglée. Dans quel cas I’autonomie reconnue a la création ne se révélerait-elle pas comme une

simple supercherie ? J. Arnould attire notre attention :

« Si la théologie est telle que la finalité du monde, les structures permanentes de
son histoire lui sont évidentes, alors elle s’est trompée d’objet et n’a fait
qu’appliquer la contrainte d’un a priori transcendantal a un a posteriori

catégorial »"%.

Ce serait une erreur que de penser le déroulement de I’histoire comme quelque chose
de défini par avance. Le recours, comme le propose J.-M. Maldamé, a la figure biblique de
« sagesse » ° que ’on devra compléter par celle « d’un Dieu-Amour qui laisse le champ
libre 4 I’autonomie et a la liberté de la créature »'**, semble la voie la mieux indiquée dans la
lecture du regard de Dieu sur le monde. En effet, la « sagesse » met en évidence 1’ordre des
éléments, de méme que la proportion entre les causes et les effets. Elle dit que le monde est

bien cosmos et non un chaos, il est a la fois ordonné et ouvert. Il dialectise la Iégalité et

701 3-M. MALDAME, Le Paraclet, p. 186.

702 3. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 171.

93 Cf, J.-M. MALDAME, Création par I’évolution, p. 229-230.

% E. EUVE, « John HAUGHT, un théologien face a I’ID », in Connaitre, n° 27-28, (septembre 2007), p. 159.

238



I’imprédictibilité. Justement, le regard intéressé sur le Pr 8, 22-31 réve¢le I’articulation de la
finalité et de I’aléatoire en termes de jeu’*. La création y est vue, non pas comme « une
grande mécanique au fonctionnement réglé une fois pour toutes », mais plutét comme un jeu
non entierement réglé, mais largement ouvert a une spontanéité, a I’imprévu, a une
prodigalité génératrice de désordre et de création a la fois. Un pas significatif semble
s’effectuer : on passe « de I’image de /’architecte, qui évoque un travail sérieux, a I’image
d’une petite fille qui joue devant son Pére et fait ses délices jour aprés jour »"®.

Ce regard est également celui du livre de la Sagesse, qui se signale par la mise en
relief de la plasticité des éléments de la nature. Aussi porteurs du salut que soient ces
éléments et méme si tout semble donner I’'impression de se construire selon un ordre
merveilleusement établi, le sage ne recourt guére aux interventions musclées de Dieu qui
viendraient briser I’ordre des choses. Rien non plus ne semble é&tre fait d’une facon
permanente et réglée a 1’origine. De 1a cet enseignement qu’exprime J. Arnould : pour aussi
évidente que soit I’affirmation que le monde est créé par Dieu et qu’il est traversé de part en
part par un veeu amoureux, le croyant n’ajoute rien a ce qu’est le monde, en réalité. Le
moins qu’il puisse faire, c’est tout simplement «relire, a la lumiére de la foi et de la
Révélation, les événements qui constituent le vivant et son histoire pour dire qu’ils prennent
sens, tels qu’ils apparaissent, dans le cadre de la relation de Dieu avec ses créatures » '’

Le regard de Dieu respecte I’histoire et la temporalité. A I’appui de cette thése, on n’a
qu’a explorer la distinction qu’établit J.-M. Maldamé, en francais, entre les verbes
« gouverner et commander. Commander, c’est imposer une volonté a des sujets qui ne
cooperent pas spontanément ; gouverner, c’est obtenir la participation de tous, selon la
lumiére et les capacités de chacun »"*. Les développements que nous avons amorcés sur Gn
1 nous ont réveélé le déploiement de la puissance divine comme une maitrise qui s’exerce
sans destruction ni violence. L’on note clairement que si Iinitiative de la création vient de
Dieu, ce dernier laisse au créé la possibilité de faire le reste, en toute liberté et en toute
autonomie. Ce que nous voulons montrer ici, c’est que le cosmos n’obéit pas a Dieu comme

une instance supérieure intimant des ordres, mais plutét comme une Sagesse informatrice.

705 | e théologien jésuite Francois Euvé aborde la question en long en large. Il lui consacre la majeure partie du
cinquiéme chapitre intitulé Elaboration d’un concept de jeu dans la théologie biblique de la création (cf. F.
EUVE, Penser la création comme jeu, p. 151-178).
"% G, LAFOND, L ’éveil du regard. Origine et destinée de la création, Paris, Lethielleux, 2010, p. 162.
707 3. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 172.
708 J -M. MALDAME, « Hasard ou dessein de Dieu ? », p. 81.

239



Cette piste n’a jamais été aussi exploitée comme 1’ont fait les partisans de la lecture
pneumatologique de la création. Une de leurs particularités est la mise en perspective de la
transcendance de Dieu et son immanence dans la création. Nous nommons Jirgen

Moltmann. Dans son Dieu dans la création’®

, le théologien protestant distingue le
panenthéisme (Dieu est en tout) du panthéisme (tout est Dieu). Dans un langage qui croise la
culture scientifique, Hans Kiing cerne, pour sa part, le mode opératoire de 1’Esprit Saint dans
la création. Celui-ci, avance le théologien suisse, agit « de I’intérieur comme la Réalité
dynamique la plus réelle, dans le processus d’évolution ambivalent du monde qu’il rend
possible, traverse et acheve ». Il opére « constamment comme Celui qui maintient dans le
sens de la création et de I’accomplissement le systéme des lois et du hasard, et il le fait
comme Celui qui guide le monde dans I’immanence au monde et dans la supériorité au
monde — omniprésent méme dans le hasard et 1’accident — en respectant totalement les lois
de la nature dont il est lui-méme I’origine. Il est lui-méme celui qui inclut tout négatif, tout

sens et toute origine du processus du monde »'*°

. Il le fait sans porter atteinte au rythme
naturel des créatures a chaque niveau élémentaire.

Tout comme le jeu est régi par une dialectique de régle et de liberté ou chaque joueur
est invité a faire preuve d’inventivité et de créativité, ainsi la création se distingue-t-elle par
le fait « d’étre sensée, mais non nécessaire ». Elle se déploie, se meut dans 1’entre-deux d’un
plan divin et de la liberté¢ du créé, comme un espace qu’ouvre le jeu des possibles. Une
création strictement prédéterminée ou Dieu se chargerait de « faire lever le soleil sur les
méchants et sur les bons, et tomber la pluie sur les justes et sur les injustes » (Mt 5, 45) — s’il
faut considerer ce texte dans sa littéralité — est impensable. Ainsi prend sens 1’affirmation
que Dieu «crée le monde par le fait qu’il lui confére la liberté et la capacité d’exister et
d’agir de fagon autonome »"'*. La notion chrétienne de création ouvre le temps & une
histoire possible. Pierre Gisel se fait fort d’écrire : « Parce que la création et Dieu ne se
tiennent pas I’un en face de I’autre en rapport de nécessit¢ mais de liberté, la création
apparait étre de I’ordre de I’histoire »12,

Une fois encore, nous voyons comment cette réflexion honore la pertinence du

paradigme de I’évolution. Il convient de creuser cette approche en revenant sur un point déja

709 Cf. J. MOLTMANN, Dieu dans la création. Traité écologique de la création.
"9 1 KUNG, Petit traité du commencement de toutes choses, p. 195.

M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 391.

"2p_GIsEL, La création. Essai sur la liberté et la nécessité, p. 125.

240



effleuré, a savoir la prise en considération de la conceptualité de la contingence et ses

implications dans une lecture chrétienne de I’histoire du salut.

iii. L histoire du salut s effectue entre la détermination et l’indétermination

Chez J.-M. Maldamé et J. Arnould transparait la représentation que voici de I’histoire
du salut : en tant qu’alliance et promesse, I’histoire du salut se donne a lire comme lieu de
détermination et d’indétermination, espace de flottement et de contingence. Quel est le
niveau de validité de cette these ? Que faut-il entendre par la ?

Penser le cosmos d’un point de vue biblique, c’est le référer a Dieu comme 1’Alpha et
I’Oméga. C’est, en d’autres termes, le penser comme investi d’un dessein divin qui, pour
emprunter les mots a Roger Klaine, est habituellement rendu par trois termes techniques : la
justice (tsédaqa), la bénédiction (béraka) et le jugement ou le droit (mispath) de Dieu’*?. Ici,
le mot justice va au-dela des seules considérations éthiques. Remarquons que « quand
I’Ancien Testament parle de la "justice de Yahweh”, il a plutot en vue la conduite de Dieu

en rapport avec cette solidarité établie entre lui et son peuple »™*

. Ainsi, dans la Bible, la
justice semble étre investie d’« une portée cosmique : ¢’est 1’ordre du monde qui est voulu et
réalisé par Dieu »"**. Ce qu’en tout cas nous pouvons en déduire, c’est la conviction que
c’est Dieu qui oriente I’histoire d’apres une suite linéaire d’actes sauveurs ; c’est lui qui en
assure la continuité et la finalité des événements temporels; c’est lui qui remplit la
succession des moments par ses actes et par sa providence’®.

Que Dieu ait la maitrise sur les événements et les méne dans un telos, dans une
direction donnée et assignée par lui et qu’il pousse le cosmos vers le meilleur, cela est hors
de doute. Cependant, il est hors de question d’interpréter cela a la maniére d’un finalisme
providentialiste, comme si Dieu avait réglé au millimetre pres le devenir de 1’histoire de
I’'univers. Ce devenir reste marqué par la contingence et la survenue fortuite des faits. Les
membres de la Commission Théologique Internationale de 2004, dans une grande ouverture

d’esprit qui est la leur, ont vu juste en disant que « la vraie contingence de 1’étre créé n’est

BR, KLAINE, Le destin de 'univers, p. 90.
"4 \W, ZIMMERLI, Esquisse d’une théologie de I’Ancien Testament, Paris, Cerf, 1990, p. 165.
"5 3. VERMEYLEN, Le Dieu de la promesse et le Dieu de I’Alliance, Paris, Cerf, 1985, p. 98.
8 J-M. van CANGH, « Temps et eschatologie dans 1’Ancien Testament », J.-L. LEUBA (dir.), Temps et
eschatologie. Données bibliques et problématiques contemporaines, Paris, Cerf, 1994, p. 19.
241



pas incompatible avec une Providence divine intentionnelle. L’issue d’un processus naturel
vraiment contingent peut méme rentrer dans le plan providentiel de Dieu pour la création »
(n° 69).

Propos qui semble trouver écho favorable dans les travaux du théologien allemand,
Medard Kehl qui, traitant du rapport entre « Hasard et finalité », en déduit leur non-
contradiction. Il écrit avec a-propos que «dans 1’Ancien Testament, Dieu est présent
d’abord dans les interventions salvifiques, c’est-a-dire dans 1’Alliance, et le Nouveau
Testament n’est rien d’autre qu’une série d’interventions salvifiques contingentes de
Dieu »"*". Comment ne pas trouver dans ce propos la volonté d’articuler une des catégories
conceptuelles de la vision évolutionniste, & savoir la contingence, et un des traits constitutifs
de la foi biblique, a savoir la présence de Dieu dans le cours des événements historiques ?
Bien entendu, en présentant Dieu comme celui qui agit dans I’histoire, la Bible met en
évidence le caractére contingent de ses actions. Comment ne pas mentionner, ici, des faits
tels I’¢élection d’Abraham, la sortie d’Egypte, I’envoi des prophétes, la naissance de Jésus-
Christ, I’envoi de I’Esprit Saint ? Evidemment, tout cela aurait pu aussi bien ne pas avoir eu
lieu. Encore faut-il avouer que ce sont ces événements contingents dans leur principe qui, du
point de vue chrétien, instaurent un sens’®.

Au fond, cet abord de choses fait état d’imprévu, d’indéterminé, d’écart entre I’avant
et ’aprés dans la dynamique de I’univers. L’histoire plaide en faveur de la nouveauté qui se
pense a partir de registres culturels disponibles. C’est le cas du prophete Osée qui décrit
cette nouveauté en termes de nouvel exode (Os 2, 16 ; 12, 10.14) ; Isaie parle d’un nouveau
David et d’une nouvelle Sion (Is 1, 26-27; 11, 1-9). Le sous-entendu ici est que
I’écoulement de I’histoire du salut est largement immergé dans 1’entre-deux de la
contingence et du dessein divin. L’élection de Salomon devant ses trois demi-freres Amon,
Absalon et Adonis, fils ainés et légitimes de David est tres illustratif. L’arbitraire d’une telle
élection est tel que, non seulement Salomon est le benjamin, mais encore et surtout il est issu
d’union illégitime entre David et Bethsabée (2 S 12, 24b-25). C’est dire qu’il n’y a rien de
précis et de définitivement clos d’avance. On en dira autant de la théologie des promesses

719

messianiques’ . Que voit-on ? Quand Dieu échoue avec le peuple €lu, il relance la partie et

T M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 463.

8 Ibid, p. 455.

e Les représentations d’Israél en la matiere étaient variées et plurielles, tant il est vrai que 1’essentiel restait
cristallisé autour de la figure de David, paradigme du roi-messie. Il apparait a ’évidence que ce paysage
s’apprétait a des conflits d’interprétation et a des tensions internes entre 1’imaginaire collectif au sujet du
messie attendu et sa réalisation a travers des figures historiques. L’avénement-événement Jésus-Christ en tant

242



la joue autrement avec le petit reste. De ce dernier, il recourt a un seul homme, Jésus de
Nazareth.

Les réflexions engageées ici viennent attester le croisement que fait J. Arnould entre
deux notions clefs, relevant de deux épistémologies différentes, I’une scientifique et I’autre
théologique. Il s’agit de la sélection et de I’élection. Ou loge I’originalité d’une telle
approche ? La sélection, rappelons-le, dit qu’« au sein d’une méme espéce tous les individus
sont différents et la nature favorise la survie et la multiplication des individus qui jouissent
d’un quelconque avantage » *° concourant au bien de I’individu et de la communauté. Si elle
est bien comprise, cette notion contribuerait a 1’intelligence de la notion biblique d’élection
qui, prise a la lettre, fait passer Dieu pour un décideur arbitraire. Lue & partir de ce ressort,
I’¢lection signifie que rien n’est arrété de toute éternité, que I’ordre voulu par Dieu se réalise
dans les méandres du possible sous 1’action de sa grace, que Dieu saisit les occasions qui se
présentent pour les faire servir a son dessein.

Ainsi, a la lecture de I’histoire tumultueuse du peuple hébreu, on conviendra avec J.
Arnould que I’¢élection de ce peuple, comme d’ailleurs celle du chrétien d’hier et
d’aujourd’hui, s’est effectuée et s’cffectue a D’intérieur de «la détermination et de
I’indétermination qui marquent toute 1’histoire, personnelle ou collective. Autrement dit,
Dieu élit parce qu’il n’a pas tout déterminé d’avance, parce que son projet a 1’égard de
I’humanité n’est pas un plan préétabli qui se déroulerait, étape aprés étape : seuls les dix
commandements sont gravés sur la pierre (...), I’histoire du peuple élu reste encore a tracer
et, pour commencer, dans la poussiere des chemins d’exode. Il y a élection, parce que
I’histoire humaine se construit sans cesse, a travers bien des aléas, des tentatives avortées,
des impasses, mais aussi d’imprévisibles réussites »'# Lélection est immergée dans la
détermination et I’indétermination. Elle ne peut se confondre avec le mécanisme de hasard,
de I’arbitraire ou de déterminisme. Ainsi que I’écrit encore J. Arnould, « I’¢lection de Dieu,
telle que I’Ecriture nous révele, n’est pas un simple mécanisme de sélection au hasard ou de
déterminisme, mais bien I’intérét de Dieu pour une créature au sein de la création »'22,

Cette considération corrige notre langage commun, notamment lorsque nous parlons
du cheminement de la vie de chacun. Assez souvent, on pense que telle ou telle autre

personne aurait été destinée a étre ceci ou cela, que son histoire serait irrévocablement

que point culminant des attentes messianiques est mieux connu. Tout ce que nous pouvons en dire est que sa
venue au monde inscrit quelque chose d’inattendu, d’imprévu, une nouveauté.

20 A BOURGUIGNON, L homme imprévu, p. 83.

21 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 172 ; ID, La théologie aprés Darwin, p. 280-281.

22 |p, Le créationnisme, p. 111-112.

243



tracée, quoiqu’il arrive. Dans le fond, on retrouve le récit de la vocation de Jérémie ou Dieu
lui dit : « Avant méme de t’avoir formé dés le ventre maternel, je t’ai connu ; avant méme
que tu sois sorti du sein, je t’ai mis a part. Et je t’avais établi prophéte des nations » (Jr 1, 4-
5) ; ou encore, cette parole ou Isaie se dit étre faconné par Dieu des le sein de sa mere pour
étre son serviteur (Is 49, 5). Ainsi y aurait-il comme une nécessité imposée a priori a I’ordre
des choses ou a la volonté humaine. On dira, en langage leibnizien, qu’il y a une « harmonie
préétablie », « tout est pour le mieux dans le meilleur des mondes ».

Face a une telle vision qui laisse planer ’ombre du fatalisme, J.-M. Maldamé introduit
trois termes, dont les deux premiers relévent du registre philosophique, alors que le dernier
est du domaine de la foi : le destin, la destinée et la vocation ; termes qui, dans le langage
courant, s’inscrivent dans le registre de ce qui est irrémédiable, inflexible et auquel ’homme
et, par-dela, le monde, se soumettraient indépendamment de leur vouloir. L auteur de Le
Christ et le cosmos montre que ces notions se déploient dans une circularité dynamique faite
d’ordre (le déterminé), de liberté et de contingence’?*. L’intention de 1’auteur est de nous
aider a déporter notre regard d’un Dieu ingénieur cosmique a un Dieu dont les voies et les
projets sont insondables (Jb 11, 7 ; Is 40, 28 ; Rm 11, 33), a un Dieu de promesses. Or, nous
le savons, qui dit promesse dit une part d’excés. Sa réalisation s’inscrit dans 1’espace des
possibles : « Il arrive que ce qui est prévu et réfléchit soit contrarié dans sa réalisation, que

ce soit par un changement des circonstances ou bien par les conséquences méme de ce qui

2% pour bien dire, J.-M. Maldamé se refuse & prendre le concept de destin dans le sens ot il renverrait a
I’action d’un pouvoir supérieur qui fixerait de maniére inexorable le cours de la vie de ’homme, soit dans le
sens d’un événement ou d’une nécessité a priori qui se déroulerait selon un ordre qui échappe a la liberté
humaine. Le destin n’est pas une fatalité. Il dit simplement que la liberté humaine est un seuil décisif de
I’avancée de la vie ; que cette liberté n’est pas une totale autonomie, mais une intégration de la richesse des
possibilités dans une forme de vie qui est conscience de soi et ouverture sur autrui. De sorte que « ce qui est
irréversible dans la figure singuliére est le signe d’une qualité d’existence qui justifie les déterminations prises
au cours du passage du temps ». Il y a la comme une circularité déterminisme-contingence-liberté. De son c6té,
la notion de destinée nomme le rapport au temps ou se corrélent la diversité et 1’unité transcendante,
caractéristique de I’humanité. En d’autres termes, elle dit que 1’acte de la vie humaine s’effectue dans ’entre-
deux de la diversité et de I’éparpillement dans les enchainements des phénomeénes ou événements de la vie (la
cosmogénese et de la biogenese). Pour sa part, la notion de vocation dit la volonté de Dieu pour ’homme ou
pour I’humanité sans faire offense a la liberté humaine. Ainsi, par exemple, quand il parle de la vocation pour
I’humanité, le croyant veut tout simplement attester que le cosmos n’est pas la d’emblée, sans finalité et
uniquement selon les nécessités de la matiere et la croissance de 1’entropie. Isaie, entre autres propheétes,
annonce une réconciliation universelle. Ce qui laisse dire que la cosmogénése va vers I’achévement par la
médiation du Messie Ressuscité. Mais toujours est-il que les conditions de I’effectuation de cette fin ne se
présentent pas comme un scénario écrit d’avance et de maniére mécanique (cf. J.-M. MALDAME, Le Christ et le
€osSmos, p. 252-255).

244



est réalisé. Le vouloir premier ne change pas ; le sujet responsable assume les éléments
nouveaux, méme s’ils lui étaient étrangers »'%*,

Ainsi, 1a ou I’on croit lire un point d’appui inscrit depuis toujours en toutes lettres, se
cache plutot une promesse d’avenir dont le chemin vers 1’accomplissement est parsemé de
méandres. Rien, dans I’Ecriture, ne s’enferme dans un schéma tout tracé qui serait comme le
déploiement du méme et qui, en fait, cacherait I’illusion inconsciente qui ferait oublier la
responsabilit¢ de ’homme. Au contraire, elle ouvre un avenir qui reste irréductiblement
contingent, imprévisible, ouvert aux possibles. Nous relevons tout de suite la pertinence de
ces réflexions. Tout d’abord, elles résonnent comme un appel a prendre 1’histoire au sérieux.
Ensuite, elles semblent croiser la sensibilité scientifique contemporaine et nous situent
devant une herméneutique ouverte a la conceptualité, mise en place par le paradigme de
I’évolution au travers de la thématique d’aléatoire et de contingence. Ainsi en est-il de
I’évolution cosmique prolongée dans la biogenése et I’anthropogenese, particuliérement
dans ce que J.-M. Maldamé appelle le douzieme palier, ¢’est-a-dire ’avénement de [’Esprit
qui «donne une vision dynamique de la création habitée par la tension vers une
plénitude »"%.

L’un des enseignements essentiels a tirer ici est qu’il faut éviter tant la confusion que
le divorce entre la démarche croyante et la perspective scientifique. Néanmoins, une
différence essentielle reste maintenue. L’approche scientifique, quant a 1’avenir, « nous
laisse, en ce qui concerne I’homme sur une perspective bien bouchee, et en ce qui concerne
le cosmos, sur un inéluctable futur de nuit et de glaces »'%°. Ce rappel nous conduit & une
question théologique profonde, qu’il faut cerner de plus pres, tout en restant a I’écoute de la

démarche scientifique : celle du sens final de tout processus.

6.2. La question du sens final de tout processus

Quel est le sens final de tout processus ? Posons la question autrement. Dés I’instant
que le cosmos — la vie — se pense en amont en termes de création ou de don, ne va-t-il pas de
soi que, en aval, il s’interpréte en termes d’eschatologie ou de transfiguration ? Ces

questions dessinent I’axe fondamental de la foi chrétienne exprimée dans le Credo de Nicee-

24 J.-M. MALDAME, Le scandale du mal. Une question posée a Dieu, p. 96.
2 |p, Le Paraclet, p. 164.
28 G, LAFONT, Dieu, le temps et [’étre, p. 142.

245



Constantinople727 ; axe qui, bien entendu, oriente I’humanité dans une dynamique d’attente

d’une pure éternité en Dieu au terme de tout processus. La, réside la particularité du message
biblique. Cette ligne, nous la retrouvons exprimée chez G. Martelet, J.-M. Maldamé et J.
Arnould qui, chacun a sa manié¢re, adoptent, en la corrigeant, I’expression teilhardienne du
Christ cosmique. J.-M. Maldamé et J. Arnould vont s’appuyer davantage sur I’expression
biblique de la « nouvelle création ».

Une remarque s’impose au préalable : de méme que le commencement est rebelle a
toute saisie, la fin derniére demeure hors de prise et ne saurait étre la répétition des figures

anciennes déterminées par avance.

6.2.1. La foi chrétienne entretient I'espérance et ouvre un avenir

A I’opposé de la conception hésiodique du temps qui, répétitivement et absurdement
cyclique, ce pseudo-changement qu’encensait Friedrich Nietzsche (1844-1900) et qui,
somme toute, entraine la « réduction du réel et de I’homme lui-méme au seul cycle de la
nature »?® et renvoie 1’homme a ses propres angoisses, la tradition biblique installe une
lecture linéaire du temps. Ici, se fait I’expérience d’un Dieu de I’histoire, un Dieu tourné
vers 1’avenir et confessé comme principe et horizon ultime de tout (Is 44, 6). Ainsi, en
parallele aux hypothéses et scénarios scientifiques d’un univers voué a disparaitre dans le
froid, dans la déflagration cosmique ou dans une sorte d’entropie maximale
(I’homogénéisation totale de toutes les températures) et qui, comme tels, débouchent sur un
fond de fatalisme et de pessimisme, le langage biblique offre deux avantages. D’un c6té, il
écarte tout amalgame entre la fin naturelle de I'univers et 1’eschatologie au sens théologique.
De l’autre coté, il invite a lire la cosmogeénese et la biogenese comme « la préface d’une

729

histoire de la vie éternelle » <. Au regard de la littérature néotestamentaire, cette histoire

trouverait son sceau et son éclairage dans la personne du Christ Jésus.

27 Cet axe se résume dans cet article de foi, & savoir « Je crois en la résurrection de la chair et en la vie

éternelle ».

728 G. MARTELET, Evolution et création, p. 224.

729 J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 255. Sans doute que quelques passages dits apocalyptiques dans

les synoptiques (Mt 24, 29 s ; Mc 13, 24 s ; Lc 21, 25s), dans 2 P 3, 10 s et dans 1’ Apocalypse johannique (Ap

6, 12-17; 8, 6 s décrivent la fin du monde en des termes analogues aux projections scientifiques actuelles. A

vrai dire, ces scénarios ne révoquent pas les acquis de I’alliance noachique (Gn 8, 21-22; 9, 8-17). La

promesse d’« un ciel nouveau et une terre nouvelle » (Ap 21, 1) ou « habitera la justice » de Dieu (2 P 3, 13) au
246



Sur ce fond, la question de savoir si I’histoire de I’humanité a un sens devient une non-
question. Sa pertinence, s’il y en a une, est de nous aider a bien peaufiner la justification du
sens de I’histoire. C’est dans cette perspective que 1’on voit J.-M. Maldamé consacrer un
argumentaire décisif et il faut en donner les axes majeurs. En effet, développant un
argument, tributaire dans ses grandes lignes de la littérature paulinienne et de I’ Apocalypse
johannique, il répond a la question de savoir si I’histoire de ’humanité a un sens en ces
termes :

« L’histoire de I’humanité a eu un commencement et qu’elle aura [sic] une fin qui
ne sera pas son anéantissement, mais comme le dit saint Paul, son accomplissement
dans le Christ, "image du Dieu invisible”, puisque "par lui tout a été créé, pour lui

et en lui. Il est le premier-né d’entre les morts” (Col 1,15-18) »"*°.

Dans le Christ, s’éclaire un avenir qui n’est pas une réduction a un état chaotique, a
I’absurdité. Le temps qui coule s’ouvre a un espace capable d’accueillir un monde que Dieu
recueille. Les Ecritures se prétent a cette lecture. L’ Apocalypse de Jean est, a cet égard, tres
évocatrice (Ap. 1, 18; 22, 13). Dans I’ensemble, les textes du NT voient en Jésus-Christ
ressuscité le lieu ou le cosmos, dans sa finitude, puise son immense matrice d’espérance, ou
tout gémit, trouve sa plénitude et son achévement et tout converge vers lui comme un effet
de sa promesse (Rm 8, 19-22). Ce que Teilhard de Chardin désignait comme le Point de
convergence ou le Christ Récapitulateur. Dés lors si, d’emblée, la mort se présente comme
le lieu d’attestation de « I’absurdité d’étre jeté dans 1’étre sans 1’avoir demande et sans
pouvoir y rester »”**, la notion judéo-chrétienne de création interdit de penser que « dans la

mort, le rideau qui se léve ne se léve pas sur rien »"%

. A strictement parler, cette notion a le
dernier mot. Elle évacue la conscience de 1’absurdité de la vie, ou tout apparaitrait sans
raison et disparaitrait de méme sans laisser d’adresse.

La vie s’ouvre sur un avenir. C’est aussi, pour 1’essentiel, la thése que soutient J.
Arnould. En effet, au terme d’un bref commentaire sur la Seconde épitre de Pierre effectué

dans son Dieu, le singe et le « big bang », J. Arnould insiste sur le fait que 1’histoire s’ouvre

centre desquels se trouvera la Jérusalem nouvelle, la « cité de Dieu parmi les hommes » (Ap 1, 1-5) réactive
I’espérance du salut.

730 J.-M. MALDAME, Le Paraclet, p. 189-190.

31 G. MARTELET, Evolution et création, p. 234.

2 Ibid, p. 235. Pour G. Martelet, il existe en I’homme quelque chose dont la mort planétaire ne saurait avoir
raison. L’homme, dit-il, lance un double défi a la nature : le premier, ¢’est le fait qu’il y apparait comme un
roseau pensant et le second, c’est le fait qu’il disparait comme un roseau transcendant.

247



sur un « temps de I’attente », d’une « promesse de salut »33, L’Apocalypse de Jean parle de
nouvelle création. La toile de fond de la question est de savoir ce qu’il en est exactement de
cette nouvelle création. Que faut-il entendre par & ? Implique-t-elle une cassure brutale ?
Est-elle synonyme d’une simple répétition de 1’ancien monde, une simple restauration du
méme, de sorte que rien de radicalement nouveau n’y apparait ? Ces questions présentent un
intérét considérable. La réponse de J. Arnould semble apporter un nouvel éclairage a la
compréhension de I’espérance croyante qui n’est pas une histoire préprogrammée a

’origine :

« La nouveauté qui est inscrite au cceur de la création ne peut étre réduite a un
donné de la nature ou a un produit de I’histoire. Ni donum, ni fatum, mais a
proprement parler un novum. Telle est la radicalité a laquelle nous invite la foi en
un Dieu créateur, celle-la méme qui a été a I’origine de la doctrine de la création ex

nihilo »",

Ce qui est nettement intéressant ici, c’est de remarquer que l’auteur se refuse a
entendre la nouvelle création, pas plus que I’histoire d’ailleurs, comme une simple répétition
des événements antérieurs, ou encore comme une rupture totale avec le passé. La création
nouvelle inscrit la nouveauté. Il y a prolongement, dépassement et accomplissement entre
I’ordre ancien et le monde nouveau. Qu’est-ce que le présent si ce n’est « la réalisation
effective d’une possibilité parmi d’autres, sans que cette possibilité épuise le champ du
possible »* 2 note J.-M. Maldamé pour sa part. Riche de I’héritage de la tradition
chrétienne fondée sur la Parole, J. Arnould voit dans la notion de nouveauté trois
caractéristiques : la dimension sacrale (le nouveau entretient un rapport particulier avec le
sacré : Dt 20, 5; Lv 26, 10) ; I’inscription dans une dialectique de continuité-discontinuité
(pas de rupture brutale, pas non plus de nouveauté radicale) ; et, enfin, le débordement ou
I’imprévisibilité, et ’ouverture a 1’eschatologie (Is 65, 17-18) que Gabriel Vahanian rend
par I’expression « événement de Dieu »'3 et qu’il convient d’appeler, en langage biblique,
I’acheévement, la plénitude.

Deux mots viennent d’étre prononcés : événement et plénitude. Aussi, pour bien

conduire notre réflexion, il nous semble important d’interroger leur teneur et leurs

733 3. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 134.
** Ibid, p. 136-137.
% J.-M. MALDAME, Création et providence, p. 186.
¥ G, VAHANIAN, cité dans J. ARNOULD, Dieu, le singe et le « big bang », p. 141.
248



implications théologiques. Autant dire que cette démarche permet de mieux cerner les
contours semantiques de 1’idée de nouvelle création. Nous avons déja visité la notion
d’événement. J.-M. Maldamé apporte un peu plus de précision sur la compréhension de la
notion de plénitude. Entrecroisant la théologie de 1’histoire, développée particulierement par
Irénée de Lyon, avec les apports de la nouvelle conceptualité scientifique, il fait appel a la
notion chrétienne d’accomplissement, bien présent dans les Evangiles, ou la récapitulation,
notion paulinienne. Cette notion dit que «le monde nouveau ne prend pas purement et
simplement la place de ce qui a été dans le cours du temps. Le temps n’est pas aboli ; il est
accompli. Il est une réalisation des possibilités déja présentes dans la premiére création »"*’.
La plénitude est portée par 1’idée de qualité. Elle dit que 1’ancien monde est non seulement
maintenu en 1’état, mais aussi et surtout surqualifié et rempli de sens. Au reste, il y a la
continuité dans la discontinuite.

Dira-t-on que cette facon de parler laisse entendre que « I’histoire de 1’univers est
finalisée »"* 2 Cela n’est vrai, toutefois, qu’en apparence. L’idée dominante qui ressort de la
pensée des auteurs que nous étudions est que la figure de ce monde nouveau, objet
d’espérance, n’est pas dessinée d’avance. Pour ne citer que lui, J.-M. Maldamé parle de
surprise, appelée émerveillement en langage chrétien. 1l compare le monde nouveau au
visage d’un enfant a naitre. Celui-Ci « est attendu ; on peut méme en savoir quelque chose
par échographie, mais son visage est une surprise. Non seulement le visage de sa naissance,
mais celui qui s’éveille peu a peu »'%

De ce qui précede, quelques éléments sont a retenir :

(1) La foi chrétienne s’ouvre a un avenir : la venue d’une création nouvelle, du
Royaume de Dieu. Mais cette création nouvelle en Dieu prend figure dans notre aujourd’hui,
dans I’histoire des hommes ; sa réalisation s’inscrit dans la dialectique du déja-la et du pas
encore-la. Le message évangélique ne nous rappelle-t-il pas insistance en disant que le
Royaume est la, mais il est encore a recevoir dans les contingences et les déterminismes
historiques ?

(2) L’espérance d’une nouvelle création reléve d’une décision de foi, qui n’est ni une
valeur-refuge des gens qui n’ont plus les pieds sur la terre ni une simple projection de nos
désirs. Elle alimente et affermit chez le croyant la conviction que « la mort qu’il voit et par

laquelle il passera a un sens, 1’absurdité qu’il constate dans le vivant et son histoire a un

37 J.-M. MALDAME, Création et providence, p. 188.
8 £, EUVE, Darwin et le christianisme, p. 181.
739 J.-M. MALDAME, Création et providence, p. 190.
249



sens. Car, en tout cela, le Christ est le vainqueur et le maitre. Avec le Christ, la vie est
passée de 1’autre coté de la mort ; la mort n’est plus la fin de la vie »"*°,

(3) La nouvelle creation reste un point de fuite et ne saurait se présenter autrement que
sous le mode d’ouverture. Car, comme le note fort bien F. Euvé, « tenir une espérance n’est
pas en déterminer préalablement la figure concréte »"*.

(4) Logiquement, ce monde résiste a des représentations objectives. Le comment de sa
réalisation concrete se derobe a toute imagination et a toute emprise rationnelle. Le
théologien du Centre Sévres se fait fort d’attirer notre attention. Quoi qu’il en soit, insiste-t-
il notre attention, « il reste possible de parler de dessein de salutaire de Dieu, a condition de
ne pas le comprendre comme une sorte de programmation de 1’histoire, mais plutét comme
la volonté de Dieu d’ouvrir a I’humanité et a I’'univers dans son ensemble un chemin vers la
vie et le bonheur, en dépit de toutes les menaces qui pése sur cette destinée »'*%. La Bible
affirme que le monde connaitra une fin, mais sans préciser quand. Dans Mt 24-25, on voit
s’entreméler et se confondre deux événements : la ruine de Jérusalem (vers 70 ?) et la fin du
monde. A la question « Dis-nous quand cela aura lieu et quel sera le signe de ton avenement
et de la fin du monde ? » (Mt 24, 3), le Jésus marcien répond : « Quant a la date de ce jour
ou I’heure, personne ne le connait, ni les anges dans le ciel, ni le Fils, personne que le Pére »
(Mc 13, 32).

A tout prendre, I’ensemble de la vie du Christ lui-méme semble nous offrir des
éléments pour penser 1’eschatologie. C’est cette idée que nous allons développer dans les

lignes qui vont suivre.

6.2.2. L’enracinement cosmique du Christ, un cadre pour penser I'’eschatologie

La corporéité du Christ va occuper le centre de la réflexion. A cerner de pres les
propos de nos théologiens, et en partant particulierement de 1’enracinement cosmique du
Christ, il y a lieu de désigner ce dernier comme le « Terme d’un processus qui intégre les

acquis d’un cosmos en évolution ».

740 J. ARNOULD, « Evolution et finalité. Une invitation a réintroduire le Christ dans le discours sur la
création », in Communio, XXVI, 3 (mai-juin 2001), p. 67.

" E, EUVE, « Darwinisme et religion : Aspects théologiques », p. 498.

™2 b, « Le quadruple défi darwinien », in Etudes, t. 411 (novembre 2009), p. 495.

250



En écho a Gn 2, 7, Paul de Tarse désigne le Christ comme le second Adam (1 Co 15,
45), le deuxieme homme (1 Co 15, 47). Le méme Paul affirme que « quand vint la plénitude
du temps, Dieu envoya son Fils, né d’une femme, né sujet de la loi... » (Ga 4, 4). Le Christ
est d’emblée regardé comme quelqu’un qui est pleinement entré dans la condition de
I’homme, soumis a toutes ses contraintes. Il s’est inséré dans la grande généalogie cosmique
retracée par la théorie scientifique de 1’évolution. Ceci évoqué, on pergoit du coup que son
corps n’était pas différent de toute autre chair vivante. Son corps, pareil a d’autres corps, est
le fruit d’une longue histoire cosmique, pétri des « poussicres d’étoiles », « d’une centaine
de milliards de milliards de milliards de particules élémentaires »"**, pour emprunter les
mots d’Hubert Reeves.

Dans un réalisme qui est le leur, les évangélistes soulignent, avec une unanimité
symptomatique qui reflete la catéchése primitive, la continuité du corps de Jésus avant sa
mort et aprés sa résurrection. Qu’aprés sa résurrection son corps soit un corps glorifié, celui-
ci ne cesse d’étre un corps, tissé de la méme étoffe que ’univers : « matiére, énergie, unies

organiquement pour faire un étre singulier »"**

. Le Ressuscité n’a pas cess¢ d’étre un
homme pour devenir une sorte d’ange. Mais il est & remarquer que, du fait de sa
résurrection, il a cessé d’étre un terrien pour devenir un homme élevé au-dessus des anges et
transfiguré dans la gloire de Dieu le Pére.

Deux traits importants sautent aux yeux. Il s’agit de la continuité entre le corps de
Jésus terrestre et celui de Jésus Ressuscité et de 1’acquisition par le corps ressuscité d’une
qualité bien meilleure. En effet, du fait de sa résurrection, le corps du Christ accede a un
nouveau statut, celui d’un corps accompli. Or, le terme d’accomplissement, tel que le laisse
entendre J.-M. Maldamé, « s’applique au temps présent pour dire, d’une part, que le possible
qui est latent dans un processus est actualisé et, d’autre part, que la réalisation comporte un
progres. L’accomplissement n’est pas seulement la manifestation de ce qui était latent, c’est

. A 74
le don d’une richesse d’étre plus grande » >

. On le voit, cette notion dit que 1’ancien corps
n’est pas abandonné, mais transformé, porté a sa pleine réalisation, a sa phase optimale. Fort
de ces deux traits indiqués ci-haut, il y a lieu d’affirmer que le nouvel Adam reprend en lui
toute la création. Il la parcourt a nouveau. De fait, la résurrection-ascension du Christ fait de

lui le principe germinal, le lieu d’optimisation de tout 1’univers. Il devient le terme d’un

"3 H. REEVES, Poussiéres d’étoiles, Paris, Seuil, 1994, p. 13.
4 J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 163.
™3 |bid, p. 259-260.

251



processus récapitulant les acquis d’un cosmos en évolution, le lieu d’effectuation et de
réalisation d’un salut aux dimensions cosmiques.

C’est dans cette perspective que J.-M. Maldamé entend prendre au sérieux le statut de
I’homme dans ’univers dés lors qu’il y est vu comme « la récapitulation de tout ce qui est

dans la diversité du vivant »"*°

. On mesure I’intérét théologique d’une telle posture. Elle fait
comprendre autrement 1’action de Jésus qui, par sa résurrection, agit désormais dans le
monde et sur ceux qui adhérent a lui. Elle offre la clé de lecture de 1’agir de Jésus entendue
comme préfiguration de la fin de I’histoire, lieu épiphanique de I’amour et de la justice
médiatisée par son humanité. A vrai dire, ces traits éclairent les préoccupations du
dominicain Rémy Bergeret qui ne voit pas comment, dans 1’appréhension de la résurrection
de Jésus comme d’un acte qui achéve I’histoire, on peut arriver a articuler 1’eschatologie en
cours et I’eschatologie déja réalisée et y introduire ’action de I’homme, du chrétien, de
I’Eglise’’.

Bien plus, cette approche ouvre une nouvelle fenétre dans I’intelligence du salut, qui

r r . \ r r 74
s’étend désormais a la grande communauté des créatures’®.

Dans la foulée, les
revendications anthropocentriques du salut qui tissent 1’étoffe théologique de Gaudium et
Spes (GS 3) sont appelées a céder la place a une conception cosmocentrique ou
extrahumaine du salut. En effet, de par son enracinement dans la généalogie humaine et
cosmique, et compte tenu de I’inhérence historique de son corps, le Ressuscité saisit
I’univers du dedans, le fait sortir hors de lui. Il I’envahit de son éternité, lui donne d’exister
selon un acte qui est sa propre identité personnelle. On voit d’une autre maniere comment le
Christ explique /’homme adam, son histoire.

Cette perspective n’est pas absente dans I’ccuvre de G. Martelet. Dans son article « Ce
que créer veut dire », il indique que, introduit dans la temporalit¢ par I’incarnation, le
Ressuscité devient celui en qui « Dieu se révele capable de porter avec nous une ceuvre
créatrice encore inachevée dont il se fait I’ultime répondant ». Il est, ajoute G. Martelet,
« celui par qui et en qui nous apprendrons a vivre avec un cceur de fils la condition difficile
et souvent intolérable de notre simple création »"*°. Un peu plus avant, notre théologien
s’efforce d’appréhender la portée significationnelle de la venue en chair du Fils de Dieu. 11

développe un argumentaire christologique riche de sens. Le cadre herméneutique qu’il trace

748 J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 260.

T R. BERGERET, 4 [’écoute de la science, le pape Jean-Paul Il, p. 49.
8 3-M. MALDAME, Le Christ pour ['univers, p. 203.

™9 G. MARTELET, « Ce que créer veut dire », p. 829.

252



contribue a I’approfondissement de I’intelligence de I’incarnation du Fils et enrichit la
thématique de la fonction cosmique du Christ. Plus justement, G. Martelet soutient que
I’irruption du Fils « dans notre finitude est au regard de Dieu le complément normal de notre
création. Nous faire autre que lui ne saurait lui suffire si ce n’est pour nous faire partager
dans notre différence la méme vie que lui »"°.

Cette réflexion présente un intérét considérable dans I’herméneutique du sens ultime
de ’univers, de I’humanité en particulier. Elle jette les bases de ce que, & notre avis, il
convient de qualifier d’eschatologie par le bas, en référence a ce que certains appellent la
christologie d’en bas. Mais a la différence prés que, au lieu de s’appesantir sur les seuls
actes et gestes salutaires posés par le Christ durant son ministere public, cette approche part
plut6t de sa physicalité en tant que fils d’Adam, c’est-a-dire en tant que son corps est pétri
de limon. De I3, on en vient a voir dans les actions accomplies par et en lui des actions
incluant et éclairant le devenir du cosmos dans lequel il est lui-méme entré. Sans doute que
cette approche ouvre des perspectives extrémement intéressantes en ceci qu’elle articule la
théologie avec le discours scientifique. Dans Sciences et théologie. Les figures d’un

dialogue, D. Lambert souligne la fécondité de cette ligne de pensée :

« On voit bien ici que la cosmologie physique offre un fondement naturel a la

théologie de la création et a I’eschatologie. Seulement, ce fondement ne se donne

pas immédiatement »"*,

Le destin du Christ, tel qu’il est esquissé ci-dessus, semble éclairer le devenir
cosmique. Ce qui lui est advenu en tant que fils d’Adam et Récapitulateur de I'univers dont
il est le fragment a une incidence sur tous les étres. C’est dire que le désir de vie,
d’accomplissement, de réussite qui habite tous les vivants est réalisé dans la personne de
Jésus comme un possible disponible. Cela signifie que, comme lui, eux aussi entreront dans
leur plénitude. C’est le principe de solidarité qui prévaut ici. Ce principe se justifie
davantage au travers de la symbolique du Christ-Téte du corps (Col I, 18 ; 2, 7 ; Ep 4, 11-
16) ou du Christ pierre angulaire de [’édifice (Ac 4,11 ; 1 P 2, 4-8).

Quoi que I’on en dise, rien ne saurait aller dans le sens d’une vision ordonnée et
finalisée, ou du moins, selon ce qui apparait comme telle, mais en termes d’une cohérence

ouverte. Il y a place a I’espérance. Il en va ainsi car la particularité de la création est de se

™0 G, MARTELET, « Ce que créer veut dire », p. 828.
™ D, LAMBERT, Science et théologie, p. 158-159.

253



définir comme jeu, mais pas n’importe lequel. La création est le jeu de Dieu. En cette
qualité, elle est mue par un dessein divin. Celui-ci prend I’histoire au sérieux, respecte le
«quant a soi »°% de la nature. Il articule & la fois I’ordre, I'imprévu, la nouveauté,
I’aléatoire, la contingence irréductible et potentiellement heureuse.

Un coup d’ceil sur la notion d’élection, notion centrale de la foi judéo-chrétienne,
I’illustre a suffisance. Cette dernicre, pour le dire a la suite de J. Arnould, s’est effectuée et
s’effectue a I’intérieur de jeu des possibles, ou la liberté et la gratuité de Dieu sollicitent les
potentialités internes du créé : sa situation d’accueil et d’écoute. Pour autant qu’elle est un
don, la création s’ouvre a un avenir, chemine vers une fin ultime de toutes les fins en Dieu
par Jésus-Christ qui, & travers sa résurrection-ascension, ouvre 1’espace a la nouvelle
création. Evidemment cette derniére, en tant que projet de Dieu, se dérobe a la pure

objectivité.

Conclusion

Aux questions « pourquoi 1’univers existe-t-il ? », « d’ou vient I’humain ? », I’Ecriture
répond en disant que le cosmos dans sa totalit¢ a été posé dans I’étre par Dieu, et il
I’accompagne dans son devenir. Pour cela, I’Ecriture utilise un langage symbolique a travers
des textes souvent imagés, dont la portée est de traduire une réflexion sur le monde, sur
I’homme et sur Dieu dans un jeu de relations multiples. Réflexion qui, selon le mot d’ André
WEénin, « se nourrit de I’expérience du peuple d’Israél. Expérience de la sortie d’Egypte ou
le peuple découvre son Dieu comme un Dieu de vie et de liberté ; expérience de I’alliance
qui lui révele que ce Dieu veut entrer en relation en vue d’un bonheur partagé ; expérience
du don de la Terre ou éclate la fidélité de ce Dieu. Dans les récits mythiques du début de la
Genese, ces découvertes sont comme projetées aux dimensions de 1’univers entier et sur
I’expérience de tout humain »">. Ce qui est décisif ici, c’est I’expérience que, & travers ses
contingences locales, Israél a faite du monde, de I’homme et de ce qu’il appelle son Dieu ;

, . L el s . , .. 754
I’expérience de ce qui était 1a pour lui, sa création >

782  *expression est d’A. Gesché. Le « quant-a-soi » du cosmos ou le kath’ auto veut tout simplement exprimer
la consistance, ’autonomie, la réalité propre de la création (cf. A. GESCHE, « Un secret de salut caché dans le
cosmos ? », in Création et salut, p. 13-43).
53 AL WENIN, L’ homme biblique. Anthropologie et éthique dans le Premier Testament, Paris, Cerf, 1995, p. 32.
™™ p_GISEL, La Création. Essai sur la liberté et la nécessité, p. 20.

254



Bien siir qu’il est question d’une Parole inspirée, mais d’une inspiration qui n’est pas
une dictée. Il s’agit donc et avant tout d’'une Parole venant d’un ailleurs qui a fait une
irruption soudaine dans I’histoire, le sujet humain étant doublement celui a qui la Parole se
dit et celui par qui il y a révélation. Raison pour laquelle les énoncés dogmatiques du
discours théologique contemporain devraient, plus que jamais, tenir compte des résultats et
des travaux de I’exégése moderne et des sciences telles que 1’archéologie, la linguistique, la
paléoanthropologie, la biologie. La création ne saurait se ramener a 1’empiricité du début. G.
Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould en ont pergu les enjeux. Ainsi, s’inspirant de la
tradition philosophique et théologique, ils s’emploient a appréhender la création comme don
de I’étre (G. Martelet et J.-M. Maldamé), relation et événement (J.-M. Maldamé et J.
Arnould). Trois concepts qui disent tout & la fois la gratuité, la nouveauté, un acte se
réalisant au présent et coextensif a toute la durée.

Avec une telle conception, nos auteurs honorent la notion classique de creatio
continua centrée sur le respect par Dieu de ’autonomie de la création et de la temporalité
qui y est inscrite. De la se dessinent deux exigences dans une herméneutique de création
telle qu’elle est conduite par nos théologiens :

(1) Définir le mode d’agir de Dieu dans la création en accord avec la vision
scientifique de I’évolution. Dans une diversité d’approches, nos théologiens s’accordent
pour dire le mode opératoire de Dieu en termes d’appel, d’accompagnement des potentialités
inscrites dans la nature. Loin de briser ou de violenter les processus naturels des choses,
pourtant marqués du sceau de 1’aléatoire et de la contingence, 1’action de Dieu est une
présence bien réelle mais discrete, respectueuse de 1’autonomie des créés et coextensive a
tous les processus qui apparaissent dans leur devenir. Dans ces conditions, il n’y a pas de
peine a dire que Dieu crée le monde en évolution.

(2) Effectuer une distinction conceptuelle entre le commencement et 1’origine (J.-M.
Maldamé et J. Arnould) ou entre le diachronique et le synchronique (G. Martelet). Le
premier concept renvoie a la dimension chronologique.

Dés I’instant que la vie se décline en amont en termes de création ou de don, il va de
soi que cette derniére se pense, en aval, en termes d’eschatologie. Il devient décisif que le
croyant s’ouvre a un avenir et réponde a I’appel venant d’un Autre. N’est-ce pas la I’'une des
particularités de 1’orant ou de ’homme dans I’univers biblique ?

Pour autant que les écrivains sacrés sont moins portés par le détail authentique du

déroulement du passé que par la question du fondement de la vie, de I’origine telle que

255



déclinee ci-haut, ne serions-nous pas amenés a considérer pour essentiel la question du
« qu’est-ce que étre créature » ? En écho avec la théorie de 1’évolution, cette lancinante
question ne se muerait-elle pas a « qu’est-ce que 1’anthropogenése selon la Bible » ? Ou, que
signifient hominisation et humanisation dans une perspective biblique ? Finalement,
« qu’est-ce qu’étre homme » ?

Ces questions méritent un examen approfondi. C’est 1’objet de la troisieéme partie.

256



Troisieme partie :
L’HOMINISATION-HUMANISATION
DANS UNE PERSPECTIVE BIBLIQUE

257



Nous avons consacré la deuxieéme partie de ce travail a la présentation du mode d’agir
de Dieu dans la création. Nous nous sommes attardés sur quelques affirmations clefs. Nous
y avons, entre autres, noté que « la création est relation », « c’est aujourd’hui que Dieu
crée », «c’est hic et nunc qu’on est créé, qu’on devient créature de Dieu ». Nous
comprenons que 1’acte divin n’est ni une intervention unique qui se perdrait dans un passé
inatteignable, ni une sorte de chiquenaude mettant en branle un monde dont Dieu se
désintéresserait ensuite. Il dit une action continue de Dieu, la possibilité d’une succession
inépuisable de genéses’™. En d’autres termes, le monde biblique situe la créature devant
Quelqu’un qui I’interpelle.

Il nous faut ici nous interroger sur I’anthropogenese dans la perspective biblique. Les
questions directrices se posent en ces termes : Qu’est-ce qu’étre homme d’un point de vue
biblique ? Quel est le chemin de ’humanisation de I’homme ? L’enjeu de ces questions est
tel que, si elles sont bien cernées, elles donneraient matiere au dialogue entre le message
biblique sur I’homme et la maniére dont la science se représente aujourd’hui son origine et
son évolution dans la cosmogénése. Il s’agit d’un dialogue qui va au-dela de 1’apologétique
et de simples concordismes fondés sur des convergences réelles ou virtuelles entre les
données bibliques et scientifiques. L’apologétique s’enferme dans la polémique, dans la
défensive, le conflit ou la prétention de se croire un savoir totalisant, un discours unitaire.
Du point de vue théologique, le concordisme s’appuie sur le modele de la hiérarchisation des
savoirs ou la théologie occupe 1’échelon supérieur, parce qu’elle est un savoir sur Dieu.
Ainsi cherche-t-on a faire correspondre ou concorder les données bibliques avec les
descriptions scientifiques. En revanche, le dialogue suppose la dualité des partenaires, la
reconnaissance des registres de savoir différents dans la complémentarité.

La vérité du message révélé est d’essence théologique. Sur cette affirmation prend
corps une considération qui vient étoffer notre problématique : la catégorie fondamentale de
I’ontologie biblique, que le théologien américain Douglas John Hall nomme la tradition de
Jérusalem, par opposition a celle d’Athénes axée sur I’étre en lui-méme, est une ontologie
de communion ou de relation, celle de 1’étre avec’®. De fait, contrairement a la tradition
philosophique grecque qui appréhende I’homme par en haut, de maniéere abstraite,
substantialiste, la tradition biblique le cerne a partir de son horizon existentiel et dans sa

relationalité multiple. Pour dire les choses autrement, c’est le fait de vivre en relation

™ Cf. R. MARTIN-ACHARD, Et Dieu crée le ciel et la terre, p. 24.
8 Cf. D.-J. HALL, Etre image de Dieu. Le stewardship de I’humain dans la création (trad. fse de Louis
Vaillancourt), Paris, Cerf, 1998, p. 190.

258



dynamique a trois niveaux qui fonde I’étre humain dans une perspective biblique : la relation
avec et devant Dieu, la relation avec son semblable humain et, enfin, la relation avec le
cosmos ou le créé non-humain. La relation avec Dieu est théologiquement premiere et la
plus constitutive, au point d’établir 1’équation : étre homme c’est étre avec Dieu, qui est
source et fondement de tout étre. Ce faisant, se situer hors de la dialectique « écoute-
réponse », ne pas étre en situation de réponse active et toujours a reprendre, c’est étre un
homme desséché, fini, moribond (Ps 38, 4.15).

Nous situant dans une telle logique, ne pourrions-nous pas énoncer brievement notre
hypothése centrale en ces termes : bibliquement parlant, étre humain c’est étre en instance
de dépendance et de dialogue avec Dieu, vivre sa situation, sa nature de créature avec ses
implications éthiques ? Pour étayer notre proposition, nous procéderons a un développement
en deux chapitres. Gn 2, 7 et Gn 1, 26-27 étant, traditionnellement, le point d’ancrage de
I’anthropologie biblique, notre premier chapitre va devoir interroger la maniére dont la Bible
entend définir 1’étre humain. Il sera moins question de penser I’homme comme composé
dun corps et d’une ame que de le cerner sous un angle existentiel, dynamique et
fonctionnel. Ensuite, comme pour reprendre a notre compte le titre de 1’ouvrage de Philippe

Dautais « Le cheminement de 1’homme selon la Bible »”’

, nous tenterons d’indiquer des
criteres de 1’étre homme dans une perspective biblique. Une conclusion viendra retracer les

grandes lignes de ce parcours réflexif.

ST p._ DAUTAIS, Le cheminement de I’homme selon la Bible, Paris, DDB, 2009.
259



Chapitre 7 : Le statut de ’humain dans la Bible

Dans ce chapitre, nous entendons appréhender la représentation biblique de 1’étre
humain. D’entrée de jeu, rappelons que la préoccupation centrale de la Bible n’est ni de
répondre a des questions d’ordre scientifique ni de faire une description chronologique des
premicres minutes de 1’univers. Elle «n’a rien a voir avec les explications que la
paléontologie ou la préhistoire est capable de fournir sur les origines empiriques de ’homme
et sur son développement culturel »"®, note G. Martelet. Elle parle du dessein de Dieu, ce
qui doit s’accomplir malgré les obstacles, et de ’homme dans son rapport avec Dieu et son
milieu de vie. A ce titre, Daniel Lys peut qualifier I’anthropologie biblique de « théo-

anthropologie »"*°.

Nous retrouvons chez le franciscain A.-G. Hamman [|’expression
« théologie de ’homme »"*°. Dans ce contexte, poser la question « qu’est-ce que ’homme
dans une perspective biblique ? », c’est accepter de le situer dans une relation de vis-a-vis
avec Dieu reconnu comme I’instance fondatrice de son existence.

Dieu a pris I’initiative de se dévoiler, de se faire connaitre a travers les événements de
I’histoire de ’homme concret, ’apostrophant en ces termes : « Homme, ou es-tu ? » (Gn 3,
9). Et ’'homme de répondre par une autre question qui, le moins que nous puissions dire, est
la seule, dans I’ensemble du corpus biblique, a pouvoir s’interroger sur ce qu’est ’homme
d’une maniére aussi nette et directe : « Qu’est-ce que ’homme ? » (Ps 8, 5). Considérer
I’homme comme créature, c’est la meilleure définition qui convienne dans une optique
biblique. L’homme n’existe en tant que tel que dans une relation Je-Tu, dans un face-a-face
qui I’introduit dans une relation d’échange de Dieu appelée Alliance.

Ainsi se dessine le cadre du propos que nous allons développer en deux axes majeurs.
Le premier s’essaie a cerner les composés psychosomatiques de 1’étre de ’homme. Nous
entendons les appréhender d’un point de vue existentiel, ¢’est-a-dire dynamique, comme des
métaphores vives portées par une sémantique essentiellement théologique. Le deuxiéme axe
se propose de dégager la signification et les harmoniques théologico-éthiques impliqués
dans la thématique de « I’homme image de Dieu » (Gn 1, 26-27). Ce parcours réflexif veut

relever la différence et la convergence qui existent entre le processus d’hominisation-

™8 G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 13.
™ p, Lvs, La chair dans [’Ancien testament, p. 143.
%0 A -G. HAMMAN, L homme image de Dieu, p. 255.

260



humanisation d’un point de vue scientifique et les représentations de ce méme processus
selon la Bible. Le point d’intersection de ces deux approches se cristalliserait dans la

conception dynamique de 1’étre humain.

7.1. Les composantes psychosomatiques de I’humain : des métaphores
vives au service de la raison théologique

Il nous parait indiqué de commencer par une mise au point pour mieux saisir 1’enjeu

de notre sujet.

7.1.1. Quelques précisions préalables

Un mandarin, raconte-t-on dans la tradition chinoise, posa a Confucius la question
suivante : « Maitre, que faut-il faire lorsque tout va mal dans un Etat ? ». Confucius lui
aurait ainsi répondu : « Commencer par redonner aux mots leur sens propre ».

Il va sans dire que la langue d’un peuple véhicule sa vision du monde, elle traduit son
univers culturel et refléte toute une philosophie. Il est important de préciser le langage et le
sens utilisés pour les replacer dans le systeme de leur performance propre. Une telle
entreprise nous parait d’importance. Elle permet d’arracher le langage a la démence
idéologique et a la subjectivité. Elle aide a promouvoir et a éclairer le mieux possible la
compréhension. Daniel Faivre ne pense pas autrement lorsqu’il écrit que « les mots ont une
histoire sémantique qui les rend toujours tributaires de ceux qui les entourent, car
I’ordonnancement particulier d’une phrase ou d’un texte témoigne d’une intention
particuliére de son auteur »"®*.

Voila qui nous donne la bonne fagon d’aborder 1’expression métaphore vive de notre
titre. Quel est son sens ? Que vient-elle faire ici ? En effet, on reconnait au philosophe et
herméneute francgais Paul Ricoeur (1913-2005) le mérite d’avoir fait des métaphores un des
pivots de son architecture philosophique. Il a éclairé la distinction entre les métaphores

mortes, déja sédimentées dans la polysémie admise par le lexique, et les métaphores vives,

®1 D FAIVRE, Précis d’anthropologie biblique. Image de I’Homme, Paris, L’'Harmatthan, 2000, p. 9.
261



qui sont des émergences de langage, des innovations sémantiques. Ici, il y a déportements de
sens du réel quotidien a I’invisible.

L’intérét de cette démarche est de nous rappeler que dans le cadre d’une anthropologie
biblique — le mot anthropologie étant a prendre dans son acception la plus large comme la
conception ou I’idée de I’homme, et non au sens technique d’une science ou d’un discours
savant de 1’homme considéré en lui-méme’® — les substantifs hébreux doivent étre
appréhendés d’aprés 1’horizon socio-culturel ou religieux qui est le leur ou, justement, ils
recoivent des occurrences propres. En clair, le langage se référe a la position du locuteur,
c’est-a-dire a la contingence historique. La pertinence de ce propos conduit Hans-Walter
Wolff, dans son essai Anthropologie de I’Ancien Testament, a assigner deux taches pour le
moins essentielles a toute tentative d’¢laboration d’une anthropologie biblique. Il s’agit,
avant tout, d’écouter le témoignage que 1’Ecriture rend a Dieu et, ensuite, d’étre attentif a
son témoignage sur la nature de I’homme, les époques de sa vie et sa destinée au sein du
monde qui I’entoure’®,

Les travaux de spécialistes tels que Daniel Lys, Claude Tresmontant, Albert Gelin,
I’espagnol Juan L. Ruiz de la Pefia, I’allemand H.-W. Wolff, signalent 1’absence d’un terme
technique pour désigner 1’étre humain en hébreu. Ainsi remarque-t-on 1’'usage d’une dizaine
des substantifs"®*, dont la plupart se rapportent aux organes du corps humain. On retiendra,
entre autres termes, adam, basar, nephesh, neshamah-ruah, leb.

Dans I’ensemble, deux traits dominants rythment le langage anthropologique biblique,
des caractéristiques non pas juxtaposeées, mais corrélatives. Le premier, c’est
I’interchangeabilité. Cette marque distinctive met en relief le fait que les substantifs les plus
significatifs désignant les parties du corps humain, comme le cceur, I’ame, la chair, ’esprit,
voire ’oreille, la bouche ou les bras, servent soit a décrire 1’humain dans sa totalité (cf. Ps
84, 3), soit a évoquer les divers aspects de I’unique sujet homme. Il n’est donc pas rare de
voir des pronoms personnels remplacer les organes ou les membres de I’homme et cela, sans
aucune transition. C’est le cas de Pr 2, 10 s ou du Ps 6, 3-5 qui alignent successivement les
pronoms «je-mes o0s-mon ame-je »; phénomeéne que H.-W. Wolff appelle la

« steréométrie d’expression ». A le croire, cette figure littéraire « pose les jalons de I’espace

"2 1] en est ainsi au sens ot I’anthropologie comme science de I’homme n’a jamais été la préoccupation de
I’écrivain sacré. En réalité, la Bible ne voit I’homme et ne parle de lui que dans sa relation avec Dieu.
83 H.-W. WOLFF, Anthropologie de I’Ancien Testament (trad. fse d’E. de Peyer), Genéve, Labor et Fides,
1974, p. 12.
% D. FAIVRE, Précis d’anthropologie biblique, p. 14.

262



vital de I’homme en nommant ses organes caractéristiques et décrit ainsi ’homme dans sa
totalité »"®.

De cela suit la conclusion que, dans une perspective biblique, les différentes parties du
corps humain, de par leurs fonctions, désignent I’étre humain dans son intégralité
personnelle. Tout se passe alors comme si la Bible procédait par synecdoque, cette
métonymie de la partie pour le tout, pour parler de I’humain. Ce qui se dégage fortement de
cette réflexion est que si la rationalité scientifique percoit les différentes parties du corps
comme des parties constitutives de 1’humain, les réduisant par ailleurs a des éléments
biochimiques, il en va autrement du langage biblique ou elles recoivent un autre statut : celui
d’étre de notions théoanthropologiques. Ici, les organes ou membres du corps humain sont
considérés comme des points de vue différents sur 1’étre humain reconnu comme une
créature vivant en lien avec Dieu.

Le deuxiéme trait caractéristique du langage de 1’anthropologie biblique, ¢’est qu’elle
développe une conception holistique de I’homme. Il est solidaire et corrélatif au premier. En
effet, comme nous venons de I’évoquer, la pensée stéréométrique propose une vue
d’ensemble des membres et des organes du corps humain avec leurs capacités et leurs
activités. Ce point est capital. Il constitue, pour ainsi dire, le lieu de démarcation entre la
pensée hébraique et la vision occidentale. Cette derniére est fondamentalement analytique.
Elle décompose, inventorie ce qui existe, les classe, met en exergue les différences entre les
parties du corps humain. Dans I’histoire, elle a débouché sur une anthropologie dualiste,
conduit a D’éparpillement. A I’inverse, la pensée hébraique se montre synthétique et
symphonique. H.-W. Wolff le dit fort bien. La pensée hébraique, affirme-t-il, offre I’énorme
avantage d’embrasser « simultanément du regard un membre du corps, ses activités et ses
qualités specifiques et celles-ci servent a leur tour de caractéristiques de 1’homme total. 1l
faut donc toujours partir du fait que ’Hébreu prononce le méme mot dans les cas ou nous
avons besoin de termes variés. Le contexte de I’événement fait régle dans chaque cas »'.

Ces précisions étant faites, nous pouvons maintenant faire une rapide observation de
quelques composantes psychosomatiques de 1’étre humain telles qu’elles sont agencées dans
I’univers biblique afin de vérifier leur portée théologique ou leur théoanthropocité. 1l est de
voir dans quelle mesure ces composantes psychosomatiques désignent tout I’humain dans sa

relation avec Dieu.

%% H -W. WOLFF, Anthropologie de I’Ancien Testament, p. 14.
% Ipid, p. 17.

263



7.1.2. La terminologie de I'anthropologie biblique : signification, enjeux théologiques

i. Une mise au point

En régle génerale, a la question «qu’est-ce que 1I’homme ? », les scientifiques

proposent une réponse de ce genre :

« L’homme est le tout dernier arrivé d’une prodigieuse aventure d’une dizaine de
milliards d’années, le fruit d’une complexité croissante, depuis les particules
¢lémentaires jusqu’aux organismes les plus sophistiqués, en passant par les atomes,

les molécules, ’ADN et les cellules »™.

Autant le registre biblique reconnait la nature proprement matérielle de I’€tre humain,
autant se caractérise-t-il par une démarche propre, centrée sur ce qu’est ’homme dans son
rapport & Dieu. Autre est la perspective de la paléoanthropologie ou de 1’archéologie
moderne, tout aussi différent est le regard des écrivains sacrés qui est d’abord une relecture
théologique sur la vie a laquelle le scientifique n’a pas acces. En effet, conscients de
I’impossibilité a atteindre la nuit des temps ou le préalable du commencement, les écrivains
sacrés essaient de représenter « symboliquement leur remontée jusqu’au cceur de 1’étre. Ils
déchiffrent I’existence historique de I’homme en la saisissant en sa genése méme, dans ce
passé inobservable ou elle a pris la forme que I’histoire ultérieure permet de connaitre

directement »®

. Ainsi, a la question « qu’est-ce que I’homme ? », I’Ecriture enseigne que
ce dernier «est issu de la poussic¢re et qu’il doit retourner a la poussiére » (Gn 2, 7; 3,
10.19.23; Ps 90, 3). La matiére est donc la matrice substantielle de I’humain. Et pour parler
de ses composantes, I’Ecriture use des images différentes et riches en signification
anthropologique totalisante, mais difficilement traduisibles dans le langage physiologique de
la science moderne. Les substantifs les plus significatifs sont : basar, nephesh, neshaméh-
rdah, leb. Par ailleurs, dans le Nouveau Testament, nous trouvons des mots de

I’anthropologie grecque : soma (le corps), sarx (la chair), psyché (I’ame, le psychique) et

T T MAGNIN, Devenir soi & la lumiére de la science et de la Bible, p. 131.
%8 p_GRELOT cité dans T. MAGNIN, Devenir soi & la lumiére de la science et de la Bible, p. 166-167.
264



pneuma (I’ame ou D’esprit) que, dans la majorité des cas, les auteurs néotestamentaires
emploient dans leur sémantique hébraique”’.

Pour mieux pénétrer la problématique, il s’avére important d’aller plus avant dans
I’examen de ces concepts. Tenant la corrélation entre la théologie et 1’anthropologie comme
un des points saillants de la Bible, nous avons I’intention de montrer que ces concepts
anthropologiques exceédent leur acception biologique. Ils sont au service d’une raison
théologique, affirmant la relation de ’homme avec Dieu sans laquelle 1’étre humain ne serait
qu'un cadavre, une masse d’ossements desséchés, pour reprendre la prophétie d’Ezéchiel
(Ez 37). Ils apparaissent comme des métaphores vives dont I’occurrence majeure est
théologique : synecdoquement, ils désignent I’homme en tant que créature, c¢’est-a-dire dans
sa situation devant Dieu. Au total, cette ligne d’approche est valable dans son ensemble
aussi bien pour I’ Ancien que pour le Nouveau Testament.

Le développement de notre hypothése nous ameéne a [’examen des substantifs
anthropologiques les plus caractéristiques de la Bible hébraique : basar, nephesh, riiah et
leb. Nous allons les analyser pour en faire ressortir les themes saillants.

ii. La nephesh : [’humain dans sa potentialité

De I’avis de I’exégete allemand Hans-Walter Wolff, nephesh est une des notions clefs
de I’anthropologie juive. Mentionnée 755 fois dans I’A.T., elle est rendue 600 fois dans la
Septante par psyché’™. Elle recoit une palette de significations allant du cou, & la vie et & la
personne.

Du substantif accadien napishtu et du verbe napashu signifiant « respirer »,

771

« souffler »””*, nephesh désigne la gorge, 1’organe de respiration (Hab 2, 5 ; Jon 2, 6 ; Ps 69,

769 Cette thése est largement soutenue par le théologien espagnol Juan L. Ruiz de la Pefia. Il évoque d’autres
auteurs qui, dans leurs travaux, soulignent 1’inscription de la terminologie anthropologique vétérotestamentaire
dans la ligne générale de celle de I’A.T. C’est, notamment, le cas de P. Volz, G. Dautzenberg, J. Schmid, K.
Schubert (cf. J.-L. R. DE LA PENA, Teologia de la creacion, p. 63). Il n’en demeure pas moins vrai qu’au fil du
développement de la pensée chrétienne, cette signification originelle sera oubliée et la vision grecque dualiste
aura tendance a supplanter la vision unitaire sémite. Cela conduira a une conception erronée de la
compréhension de la profession de foi chrétienne, le Symbole des Apdtres, a propos de la résurrection de la
chair.

0 H -W. WOLFF, Anthropologie de I’Ancien Testament, p. 29.

™ D. Lys, Néphésh. Histoire de I’dme dans la révélation d’Israél au sein des religions proche-orientales,
Paris, PUF, 1958, p. 119.

265



2 ; 105, 18) et, par métonymie, la respiration, le souftle, I’air, le vent (1 R 17, 21 ; 2 S 16,
14). Elle en vient a signifier le principe vital commun a I’humain et a ’animal (Dt 12, 23 ;
Pr 8, 35-36 ; Ex 4, 19), tous deux étant dits des étres vivants (nephesh hayyah) (Gn 2, 7 ; 9,
10-15). La nephesh exprime le dynamisme méme de 1’étre vivant. Il s’agit moins du fait de
respirer et de vivre que d’accroitre sa potentialité ou de passer de moins a plus de vitalité.
Car loin d’étre statique, acquise une fois pour toutes, toujours en tension vers un mieux. Elle
dynamisme inscrit a I’intime de 1’étre. Sous cet angle d’approche, nous voyons bien que
nephesh désigne « I’haleine avec tout le sens dont est chargée notre expression "reprendre
haleine”, c’est la respiration au double sens de notre verbe "respirer” : remplir ses poumons
d’air, et aussi étre soulagé et réconforté »”>. L’haleine devient ce principe qui restaure
I’allant et I’entrain et permet de se nourrir encore, de continuer le chemin, qui est ouvert,
non défini d’avance.

S’associant sémantiquement au sang (Dt 12, 23), la nephesh désigne le propre de 1’étre
vivant en général, et de ’humain, en particulier et, finalement, I’humain dans sa totalité
portée par tout son dynamisme, I’homme ad intra dans son vouloir vivre, ce désir de devenir
plus. C’est, entre autres, 1’interprétation qu’en donne 1’exégéte sulpicien Albert Gelin en
référence a Gn 12, 5. En régle générale, nous laisse-t-il entendre, lorsque dans le registre
biblique « on veut dire "la personne vivante”, on dit simplement la "nefesh” ; ainsi quand, en
Gn 12, 5, on nous montre Abram déambulant depuis le pays de 1’Est jusqu’a Canaan, on dit
qu’il y avait avec lui des "néfesh”, ¢’est-a-dire des gens, des personnes »"”, C’est comme si
ce lexeme était propre a désigner I’étre par le biais de la synecdoque.

En lui attribuant a la fois le sens de vie, d’étre vivant, de moi (comme pronom
personnel), 1’Ancien Testament n’entend pas aborder la nephesh en termes de substance
ontologique, une entité abstraite et isolée. En dépit des contacts historiques avec I’univers
conceptuel hellénistique, le monde biblique se tient a mille lieues de la conception orphico-
platonicienne qui débouche sur le dualisme ame-corps. A contrario, en perspective biblique,
son sens porte avant tout et au premier plan sur la condition créaturale de I’humain dans son
rapport avec Dieu. De sorte que la nephesh désigne « la condition de la créature toujours en
instabilité dynamique entre le néant dont I’acte créateur 1’a fait surgir et 1’étre auquel elle

participe par la grace de la vie qui lui a été insufflée »””*,

2D, Lvs, Néphesh, p. 121.
™A, GELIN, L’ homme selon la Bible, p. 11.
" D. Lvs, Néphesh, p. 140.
266



En ce sens, en disant : « Alors Yahvé Dieu modela I’homme avec la glaise du sol, il
insuffla dans ses narines une haleine de vie et ’homme devint un &tre vivant », NOUS vVoyons
ouvertement que Gn 2, 7 n’a aucune intention d’étre en quéte d’une définition abstraite,
spécifique ou essentialiste de 1’étre humain. Ce qui aurait di poser une réelle difficulté au
texte et a la théologie de Gn 2, 19 ou les animaux sont, eux aussi, qualifiés d’étres vivants.
Qu’il suffise de faire remarquer que Gn 2, 7 ne renvoie ni a I’ame dans son sens orphico-
platonicien, ni non plus a un organe corporel particulier, tant il est vrai que ’homme n’a pas
une nephesh, mais il est nephesh et vit en tant que nephesh. Nous 1’avons déja évoqué, le
souci premier de 1’Ecriture est d’abord et en premier lieu de situer ’homme devant Dieu.
Telle est, en fait, I’originalit¢ de la Révélation recue par le peuple d’Israél au sein des
religions proche-orientales.

Dans cette mouvance, il est possible d’oser une réponse a la question de ce qui définit
I’homme. L’une des réponses possibles de I’homme biblique est que « 1’humain est
nephesh », il est le fruit de la terre et du souffle divin. Pour emprunter un langage plus
proche du paradigme de I’évolution, nous dirons que I’humain est matiére, mais pas
n’importe laquelle. Il est une matiére vivante, hissée a un degré de conscience qui ressemble
au souffle du Créateur. Il n’est homme que tant qu’il manifeste cette vie. La these de fond ici
est la suivante : d’un point de vue strictement biblique, I’humain n’est véritablement humain
que lorsqu’il se reconnait porté, vivifié par le souffle divin. Coupé de Dieu, Source de vie et
d’existence, il devient une nephesh ruinée, perdue (Mc 8, 36). De méme que la vie d’Israél
est stérile, voire absurde s’il se déconnecte de Yahvé, de méme I’humain devient un
moribond, un cadavre en putréfaction des qu’il perd le lien avec Dieu et la Torah. « Sans
moi, vous ne pouvez rien faire », déclare Jésus dans les Evangiles. En définitive, il apparait
extrémement intéressant de souligner que la nephesh ne va pas sans le corps/chair, le basar,
auquel cas on tomberait soit dans le monisme (un seul principe), soit dans le dualisme
(’homme serait constitué de deux éléments de nature différente). En clair, 1a nephesh est
toujours affectée du coefficient de corporéité. Ainsi basar et nephesh s’utilisent-ils
indistinctement pour désigner I’homme dans sa totalité et sont-ils pris comme des notions
interchangeables (Jb 14, 22 ; Ps 16, 9-10 ; 63, 2 ; 84, 3-4).

267



iii. Le basar : ["humain tel qu’il apparait dans sa spatialité et dans son entité biologique

Tout comme nephesh, basar recouvre une gamme des significations. Il peut, selon le
contexte, signifier : la chair animale ou humaine comprise comme un ensemble des muscles
avec ou sans les 0s (Gn 2, 21; Lv 26, 29 ; Is 22, 13 ; 44, 16 ; Jb 2, 5; 41, 15), les liens de
parenté étroite (Gn 2, 23 s; 29, 14 ; Né 5, 8 ; Lv 18, 6), le corps dans sa fragilité et dans sa
mortalité (Ps 56, 5), la personne tout entiére sous 1’aspect de sa corporéité¢ ou dans son
appartenance au monde (Gn 2, 24 ; Ps 38, 4) et dans sa signification qualitative, c¢’est-a-dire
en tant que créature.

Basar s’emploie fréquemment pour désigner 1’homme dans sa totalité, la personne
considérée dans sa constitution quantitative, dans son aspect objectif, physique et dans son
existence concréte (Ps 56, 5.12; Jb 34, 15; Jr 17, 5). D’ou I’expression kol-basar, « toute
chair » (Dt 5, 26 ; Jr 12, 12 ; 25, 31) pour signifier « tous les étres humains »' "> ou encore,
« toute I’humanité » (Ps 145, 21 ; Is 45, 5-6 ; 49, 26) — équivalent de kol-nephesh/toute ame.
Parler de basar, c’est aussi mettre en évidence deux caractéristiques de "homme’’®. La
premiere se résume dans ce qu’on pourrait appeler le principe de socialité ou de solidarité.
L’homme est un étre social, une chair en face d’autres chairs. En ce sens, la chair-corps de
I’autre est, en quelque sorte, ma propre chair. Ainsi, /’homme-male et [’homme-femme
forment-ils une seule chair, une communauté d’existence (Gn 2, 23-24), tout comme Joseph
est la chair de ses freres (Gn 37, 27). Le corps est présence a autrui et au monde.

La seconde est ce qu’il convient de nommer la dimension créaturelle de I’homme (Gn
6, 3; Is 31, 3). Dans ce contexte, parler de corps/chair, c’est désigner I’humain dans sa
fragilité, dans sa vulnérabilité intrinseques, dans sa caducité (Ps 56, 5; 78, 38 s) d’autant
plus qu’il n’est pas au fondement des possibilités qu’il contient. Toutefois, il serait inexact
de voir dans cette fragilité ontique une quelconque dépréciation de la chair. Ce trait distinctif
de la chair ne comporte aucune charge éthique et ne renvoie ni a un soi-disant caractere
foncierement pécheur de I’homme ni a son incapacité supposée congénitale de faire le bien
tel qu’il sera, malheureusement, développé plus tard par des penseurs chrétiens a la suite
d’Augustin d’Hippone. C’est 1’opposition radicale Créateur/créature qui est, a juste titre,

mise en évidence.

™ C. TRESMONTANT, Essai sur la pensée hébraique, Paris, Cerf, 1956, p. 94.
77 J.-L. R. DE LA PERIA, Teologia de la creacion, p. 21.

268



Gn 2, 7, en parlant de I’animation par Dieu de la motte d’argile qui fait de I’humain un
étre vivant différent de tous les autres vivants, révele une vérité de fond. Au premier plan, se
signale D’incapacité, voire le coefficient de nullit¢ ontologique affectant basar,
I’impossibilité qu’il y a en lui de posséder par nature le pouvoir de vie. Nous convenons
avec le théologien franciscain A.-G. Hamman qu’une telle grille de lecture met en lumiére le
contraste entre la quasi modicité du matériel employé par Dieu (la glaise du sol) et le
caractére solennel de la formule « I’homme devint un étre vivant »''. Cela peut signifier
deux choses. D’abord, en dépit de son corps argileux, fragile, I’humain porte en lui quelque
chose de supérieur a sa matiere, quelque chose de divin. Ensuite, la potentialité en I’étre est
un acte de Dieu. C’est Dieu qui lui donne d’exister, d’étre ce qu’il est. Il en est la raison
d’étre, la source du souffle-animation. En toute créature et plus précisément en "’homme-
adam-étre-de-boue-tiré-d’adamah-la-terre-arable, il n’y a de vigueur que par don,
renouvellement, accomplis par le Créateur.

De cette perspective découle tout naturellement 1’idée que, pour subsister, I’humain a
besoin d’un renouvellement constant du souffle par Dieu, car cette réalité ne lui est pas
consubstantielle. Dés que Dieu cesse de 1’animer, c¢’est-a-dire de lui donner 1’étre, de le
soutenir dans 1’étre, de 1’accompagner par son acte créateur qui se déploie dans le temps,
I’étre de chair périt, s’endurcit, il devient cadavre, matiére desséchée, poussiere ; il séche
comme 1’herbe (Is 40, 6) et tombe (Jr 32, 27). Tel semble étre le destin de tout basar qui
voudrait exister sans référence a Dieu. Dans tous les cas, ’homme ne peut méme pas étre
basar sans 1’action de Dieu. Nous ’avons déja relevé, il existe une différence de nature entre
Dieu Créateur et ’homme créature. Dieu est la source de tout ce qui est Dieu. Il fonde et
porte la totalité de I’existence des vivants dans 1’espace et le temps. Cette dynamique
transparait au fil des textes tels Gn 6, 3.17; 7, 15;1s 31,3 ;Jr 17,5; Dt 5, 26 ; Ez 11, 19;
36, 26 ; 37, 4-10. C’est avec raison que Nb 16, 22 et 27, 16 désignent Dieu comme le souffle
pour tout basar. Pour autant que basar signifie 1’étre humain en tant qu’il est vivant, il est
vrai que cette réalité ainsi désignée demeure fragile.

De la méme maniere qu’elle laisse entrevoir la constitution matérielle, organique ou
historique de I’humain en parfaite harmonie avec les résultats des sciences qui placent ce
dernier dans le mouvement de I’évolution, il faut répéter que la théologie de basar/chair-
corps évoque la fragilité ontologique et la nécessité de la dépendance relationnelle de

I’homme par rapport a Dieu. Ainsi se laisse saisir I’enjeu du parallélisme antithétique

A-G. HAMMAN, L ’homme image de Dieu, p. 11.
269



énoncé par le prophéte Jérémie : « Maudit I’homme qui se confie en ’homme, qui fait de la
chair son appui (...). Béni I'nomme qui se confie en Yahvé » (Jr 17, 5.7). C’est, nous osons
croire, 1’idée qui transparait en filigrane a travers la recommandation du Christ-Jésus a ses
disciples déclarant : « Ne craignez rien de ceux qui tuent le corps, mais ne peuvent tuer
I’ame ; craignez plutot Celui qui peut perdre dans la géhenne a la fois I'ame et le corps » (Mt
10, 28). Ce propos dessine a gros traits une affirmation structurante : qui se soustrait a la
dépendance de Dieu, tombe dans une autonomie mortifere et illusoire décrite
symboliquement par Gn 3, lieu qui cristallise la différence entre la perspective biblique et la
théorie scientifique de 1’évolution quant a I’idée de la mort. La théorie de 1’évolution
n’explique la mort que d’un point de vue biologique, comme un processus biologique
naturel commun a tous les vivants. En revanche, la perspective biblique envisage la mort et
d’un point de vue biologique et d’un point de vue spirituel, en tant que rupture de relation
avec Dieu. Se couper de Dieu c’est se priver de la source de vie.

Insistant, pour son compte, sur ce lien de dépendance avec Dieu — ce dernier étant
celui qui établit ’homme dans son étre, celui de qui ’homme regoit I’étre et 1’existence sans
restreindre son autonomie —, Paul de Tarse s’inscrit dans cette ligne générale de la foi
vétérotestamentaire. Ainsi, pour complexe que soit le sens donné a ce qu’il qualifie de
« corps spirituel », la thématique du corps est constitutive de son propos. Sans doute que le
changement entre le monde présent et le monde futur, ou entre le monde profane (paien) et
le monde selon le Christ, porte moins sur la délivrance d’une ame hors d’un corps, ou sur la
spiritualisation d’un étre enfin dégagé de la mati¢re, que sur la transformation de cette
matiére qui, de psychique, deviendra spirituelle. Cela met, une fois de plus, 1’accent sur la

relation avec Dieu qui communique & I’homme par sa potentialité.

iv. L humain dans son ouverture vers le haut > la rliah

Constitutivement, I’humain est un étre ouvert vers le haut. Cette ouverture est
effectuée, scellée, actuée par la notion de rliah, que les LXX ont traduite par pneuma, et que
le Nouveau Testament a reprise sous ce nom’’®.

Notion polysémique et a usage multiple, la rGah couvre un vaste champ sémantique

allant du physique au relationnel et au théologique en transitant par le biologique. Elle

78 C. TRESMONTANT, Essai sur la pensée hébraique, p. 109.
270



désigne, entre autres, le souffle, le vent dans son insaisissable mouvement (Gn 1, 2 ; Is 7, 2),
la respiration (Gn 7, 22 ; Ps 104, 25 ; Is 42, 5), I’organe qui permet a I’homme d’avoir des
émotions, des sentiments et des connaissances (Jb 15, 13; Pr 14, 29). Elle exprime la
vigueur, la force vitale de ’homme venant de Dieu et qui rend possible une relation intime
entre eux. Pour résumer cette complexité et donner force a notre propos, nous trouvons chez

Hans-Walter Wolff une affirmation d’une profondeur théologique inégalée :

« La plupart des textes qui traitent de la rouaH [sic] de Dieu ou de I’homme
montrent Dieu et ’homme dans une relation dynamique. Le fait que I’homme est
vivant en tant que rouaH, veut le bien et agit avec 1’autorité d’un mandataire, ne

provient pas de lui-méme »""°.

Ce texte met en valeur trois éléments de portée décisive : d’abord, la rliah assure la
relation entre Dieu et I’homme ; ensuite, I’homme est vivant en tant que rlah ; et, enfin, la
rdah vient de Dieu; elle est un acte de Dieu, un don premier. En effet, désignant la
respiration, I’air qui passe par les narines, la riiah est présentée comme source ou principe de
vie, en sorte que I’absence de respiration implique la mort, la non-vie. La rlah peut étre vue
comme un don divin particulier, un élément créateur qui fait émerger ’homme hors du sol et
I’arrache a I’animalité : Dieu souffle sur I’argile une haleine, une neshama qui fait de
I’homme le vivant”®. La rliah-pneuma assure le passage d’un ordre de nature a un ordre
surnaturel. Ce passage est le propre de I’homme dans I’évolution des €tres vivants et c’est
par la qu’il se distingue radicalement de I’ordre animal ",

Il s’avére donc que sans la rQah-esprit, le couple nefesh-basar ne subsisterait pas.
C’est elle qui, entendue comme une force vitale venue d’en haut, ainsi le fait remarquer le
théologien et scientifique francais Thierry Magnin, maintient debout 1’étre vivant, donne
consistance au complexe psycho-physiologique nefesh-basar. Dieu souffle, envoie une ruah
qui fait de lI'adam un humain, qui fait de I’argile modelée une néfesh vivante, un étre

82 A la vérité, en mettant en lumiére cette dimension, Gn 2, 7 montre

vivant
paraboliquement que I’homme n’a pas de la vitalité en lui-méme ; il la regoit d’un Autre.
Nous nous rallions a Albert Gelin pour qui, selon la tradition biblique, « ’homme est

constitué dans sa valeur d’homme par son lien de dépendance par rapport a Dieu. Il est

% H.-W. WOLFF, Anthropologie de I’Ancien Testament, p. 42.

"8 j -M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 123 ; ID, Le Paraclet, p. 50-51.
781 C. TRESMONTANT, Essai sur la pensée hébraique, p. 110.

82 T MAGNIN, Devenir soi & la lumiére de la science et de la Bible, p. 168.

271



toujours entre les mains de Dieu »'®. Ce qui n’annule pas I’autonomie réelle de I’homme.
Nous avons suffisamment souligné combien 1’autonomie et la liberté des créatures restent
entiéres dans leur ordre.

Dans tous les cas, cette ligne de réflexion aide a mieux cerner le nceud du contraste
basar-rGah illustré, entre autres, par Is 31,3 qui, de maniére paradigmatique, met en
paralléle la vulnérabilité de I’homme, en tant que créature, et la souveraineté du Créateur. En
qualité¢ de basar ou nefesh, ’homme est affecté de la caducité et de la fragilité.
Symétriqguement, il se veut une entité centrée sur soi, une réalité ouverte dans 1’horizontalité
et dans sa verticalité ou sur 1’infini, et donc capable d’entrer dans une relation dynamique et
réciproque avec Dieu qui, par sa r0ah, le maintient dans sa précarité connaturelle.

Il'y a lieu de concevoir la riah/pneuma en termes de communication de grace venant
vivifier I’étre vivant (Jn 6, 63), I’humain en particulier. Elle signifie que « ’homme est
homme uniquement s’il accepte la relation avec Dieu afin de recevoir la parole et le pouvoir
de Dieu, et d’agir alors comme le libérateur et le messager de Dieu dans le monde »"*. En
soi, sans étre Dieu, la rlah désigne Dieu en relation, communicant, insufflant, choisissant
d’agir librement, de parler et d’aimer ; un Dieu se dévoilant comme le « Je » initial, faisant
accéder ’homme a son amitié, I’instituant en un « tu », le constituant en un « je » capable, a
son tour, de le désigner lui-méme comme « Tu ». Cela revient a dire que 1’homme n’est un
« je » qu’apres avoir été interpellé comme un « tu ». C’est justement la que s’enracine le
parallélisme entre Dieu et ’homme, perspective fondamentale de 1’anthropologie biblique.

D. Lys le dit dans une formule forte, a la fois dense et synthétique :

« Dans la différence Je-Tu et Tu-Je est le fondement a la fois et de 1’unité et de la

distinction entre la riiah vivante de Dieu et la r(iah vivifiée de I’homme »'%,

La rlah de Dieu est vivifiante et celle de ’homme est une rdah vivifiée. Ainsi se concoit la
relation Créateur-créature.

Pour approcher la référence sous-jacente a ce vocable dans un langage valorisant une
anthropologie totalisante et proche de la conceptualité moderne, nous pourrions paraphraser
Daniel Lys et affirmer que I’individu peut étre désigné indifféremment par basar ou par
nefesh, chaque terme indiquant la totalité de 1’étre vivant ; basar n’étant vraiment basar que

s’il a une neshdmah, s’il est animé par r{iah ; auquel cas il est appelé nefesh (hayyah) ; mais

A, GELIN, L homme selon la Bible, p. 17.
8D, LYS, La chair dans l’Ancien testament, p. 10.
"8 Ibid, p. 10.

272



cette derniére n’est pas la somme de basar et souffle (basar + souffle), dans la mesure ou
basar sans souffle ne serait plus basar, mais une viande. Nefesh désigne tout I’étre en tant
que corps vivant, I’accent étant mis sur la potentialité’®. D’une maniére encore plus nette,
n’est-il pas possible d’emprunter les mots a Th. Magnin pour dire « que ce qui rend
I’homme vivant, c’est sa biologie, son corps et son esprit, animé par la relation a Dieu. C’est
la relation qui rend vivant ! L’homme est constitu¢ dans sa valeur d’homme par son lien a
Dieu entre les mains duquel il repose »®’ 2

Il en ressort que dans la tradition biblique, I’homme n’est compris c’est-a-dire pensé
en verité, dans son ampleur essentielle, que relationnellement, en face de Dieu. Celui qui est
animé, recoit I’Esprit, la rlah de Dieu, se maintient dans sa structure existentielle. Voila qui
explique le fait que 1’orant biblique remercie Dieu chaque matin du don de la vie. Au
demeurant, la rlah de Dieu confére a ’homme des qualités nécessaires a sa croissance
personnelle, a son devenir soi-méme et donc a son accomplissement en humanité : la
sagesse, I’intelligence, la faculté de discernement, la connaissance, la force (Is 11, 2 ; Ez 11,
5). Autant d’aptitudes qui sont en germe chez d’autres créatures, mais que 1’humain réalise
davantage.

De méme que la vie d’Israél dépérit, devient absurde ou une non-histoire si elle est
sans relation avec Dieu, de méme 1’étre humain devient défunt, cadavre, ossements
desséchés (Ez 37) des I’instant qu’il se déconnecte de son Créateur. La proximité avec Dieu

maintient I’homme debout et lui donne un cceur et un esprit nouveaux, comme dit Ezéchiel.

v. Le leb/cceur : [’humain dans sa conscience

Voici un autre concept physiologique le plus fréquemment utilisé et le plus largement
— peut-étre le plus exclusivement — réservé a I"homme (814 cas sur 858)"%®: leb/caeur
présente des extensions sémantiques extrémement vastes. En effet, sans lui nier sa fonction
proprement physiologique, celle d’un organe central et essentiel de la vie', le leb biblique a

cependant une signification dynamique. Son champ sémantique est au confluent des

D, Lys, La chair dans I’Ancien testament, p. 91-92.
T T, MAGNIN, Devenir soi & la lumiére de la science et de la Bible, p. 168.
88 H.-W. WOLFF, Anthropologie de I'Ancien Testament, p. 44 ; D. FAIVRE, Précis d anthropologie biblique,
p. 31.
89 £ 1525,37;2518,14;2R 9, 14; Os 13, 8 ; Jr 4, 10.
273



fonctions biologiques et mentales. Position somme toute partagée par H.-W. Wolff chez qui
nous lisons: «dans la Bible, les activités essentielles du coeur humain sont de nature
spirituelle et psychique. Quels actes sont-ils [sic] attribués au coeur ? »"*°. Cette question
nous permet d’orienter notre démarche explicative.

Dans I’ensemble, la tradition biblique regarde le cceur comme le siege de la vie
affective et sensitive : foyer des sentiments (Ps 25, 17 ; Pr 14, 30 ; 15, 13) et des désirs (Os
4, 11; Jb 31, 19), il symbolise Dl’intérieur de I’homme con¢u comme intime et
incommunicable. La saisie du champ sémantique et des fonctions propres a leb nous oblige a
emprunter des mots de ce méme H.-W. Wolff. Répondant a la question qu’il se pose
concernant 1’étendue et les nuances avec lesquelles I’hébreu exprime par ce mot, le siege et
les fonctions de la raison, I’auteur affirme que la conception biblique de la notion du cceur
« englobe tout ce que nous attribuons a la téte et au cerveau : capacité de connaitre, raison,
entendement, réflexion, conscience, mémoire, savoir, méditation, jugement, orientation,
intelligence »"**, discernement et sagesse (1 R 3, 9-12 ; Pr 16, 23). A. Ganoczy va encore
plus loin. Recourant a une expression un peu technique, il en vient a affirmer que, dans la

tradition biblique, le cceur assume «des fonctions néocorticales » %2

Ces fonctions,
constituent le propre de I’humain, ce qui le distingue du reste du regne animal. Non pas au
sens ou les animaux (les primates supérieurs) en seraient dépourvus, mais tout simplement
parce que ces fonctions sont mieux réalisées et intégrées chez 1’humain.

En sa qualité de foyer de la raison, de centre des décisions et de discernement, centre
métaphysique distinct du cerveau, le cceur suggere les qualités propres de I’individu, sujet
d’une histoire relationnelle, capable de prendre en charge son existence de manicre créative
et éthique : la droiture, la rectitude, la connaissance du bien et du mal. Il est le lieu ou se

%3 (Pr 16, 9 ; Ps 20, 5) et o se vit le dépassement de la dualité

croisent 1’intention et 1’action
dans une unité qui assume les polarités. En effet, dans une ouverture d’esprit qui est la
sienne, le philosophe et théologien francais, Claude Tresmontant consacre a la notion ceeur
une approche particuliére a partir des occurrences d’intelligence et de conscience. Il I’aborde
sous un angle évolutionniste. A le croire, c’est lentement et au gré du temps que le coeur

s’éveille a I’action de Dieu, se porte a discerner le vrai et s’ouvre a faire le bien. Il le dit de

facon admirable dans cet extrait de son Essai sur la pensée hébraique :

90 H -W. WOLFF, Anthropologie de I’Ancien Testament, p. 46.
! Ibid, p. 51.

%2 A, GANOCZY, « Cerveau et conscience en anthropologie théologique », in RSR, t. 92, n° 3 (2004), p. 375.
%8 Cf. J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 126-127.

274



« Avec I’homme, 1’Action créatrice devient consciente non seulement en soi, mais
aussi pour les individus qu’elle engendre, elle peut maintenant &tre réfléchie par
eux. Désormais elle dépend d’eux en quelque maniére. Elle s’est adjoint des
collaborateurs (...). L’espéce humaine qui est au sommet comme la fleur de ce
geste créateur de I'univers et de la vie, tient entre ses mains, dans une certaine
mesure, I’achévement de ce Geste. Elle peut I’interrompre, ’invertir, ou le porter a
sa plénitude, a son plérome, parce qu’elle est consciente (...) La conscience de
1’ Action créatrice de Dieu dans I’homme, ¢’est ce que Paul a appelé la suneidésis.

L’action qui nous a engendrés nous-mémes et qui tend a continuer son ceuvre en

. \ 794
nous, avec nous, nous €n avons conscience, parce qu’elle opere €n nous » .

On ne dira autrement que la place de I’humain dans le cosmos est d’étre celui par qui
I’histoire cosmique trouve son achévement. Mais aussi que la grandeur de 1’étre humain
vient de son cceur en tant que lieu ou se croisent raison, décision et discernement, intention
et action. Pour cette raison, convient-il d’affirmer avec J.-M. Maldamé, « ’homme peut étre
légitimement regardé comme celui en qui ’univers trouve son achévement. Il ne 1’est pas
parce qu’il est le dernier venu, mais parce qu’il est celui qui comprend le monde »"*°.

Revenons a ce texte de Claude Tresmontant pour relever une question de fond. Que
faire pour éviter que I’homme n’invertisse la création, mais qu’au contraire il la porte a son
plénitude, a son total dévoilement ? Une des réponses possibles est que le cceur est appelé a
vivre en harmonie avec la Loi (Dt 6, 5) et permettre a I’homme d’entrer dans une relation de
communion avec Dieu par I’écoute de la Parole. On comprend tout de suite qu’au Ps 50, 12,
le pénitent demande la nouvelle création d’une conscience pure et que les prophétes invitent
avec force a la circoncision du cceur pour Yahvé et a I’élimination du prépuce du cceur de
I’homme (Jr 4, 4) : « Circoncisez le prépuce de votre cceur et ne raidissez plus votre cou »,
dit le livre du Deutéronome (Dt 10, 16). Plusieurs passages, notamment Dt 30, 6 ; Ez 11,
19; 36, 26 ; 44, 7-9, viennent renforcer cette interprétation. La double circoncision dont il
est question laisse entrevoir que I’opération corporelle qui marque 1’alliance avec Dieu n’a
aucun sens si 1’étre humain lui-méme n’est pas ajusté a Dieu, s’il ne devient pas lui-méme
devant Dieu, «doux et humble de cceur » (Mt 11, 29), ’opposé du violent. Centre de
décisions, le coeur doit étre converti, transformé de cceur de pierre en coeur de chair. Le
premier étant un coeur mort, inerte, insensible, rendant tous les membres inactifs, le second

est, en revanche, un cceur vivant, sensible, intelligent et disposé a agir d’une maniére

94 C. TRESMONTANT, Essai sur la pensée hébraique, p. 120.
7% J.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 129.

275



nouvelle parce qu’animé par la rlah, appelé a étre le siege de I’Esprit Saint (Rm 5, 5 ; 2 Co
1, 22 ; Ga 4, 6). Bien slr qu’un tel coeur permet de saisir I’offre d’une capacité d’obéissance
nouvelle, de rompre avec un ceeur endurci (Jr 7, 24), de vivre hors de la fermeture mortifére
et de participer a I’action créatrice du monde. Il permet a I’humain d’agir en profondeur sur
son espace vital et sur lui-méme.

Au regard de cette vision des choses, une conclusion apparait : de méme que pour les
trois autres notions de 1’anthropologie biblique examinées ci-dessus (nefesh, basar, rdah),
tout incline a proposer une affirmation pour le moins essentielle quant a la signification
profonde du concept leb-cceur. Sa pertinence théologique est telle qu’elle permet de mettre
au jour les aspects majeurs de I’homme. Ce mot (leb) qualifie le « moi », I’individu dans son
integralité personnelle.

Nefesh, basar, rQah, leb, tels sont, pour la Bible, des lexémes clés qui, du langage
purement psychosomatique, se déportent vers des occurrences ou s’éclate une signification
théologique. En d’autres termes, ils se déportent du réel quotidien a de nouveaux mondes
sémantiques ou tout concourt a désigner I’homme tout entier dans sa relation avec Dieu. En
ce sens, nous les avons qualifiés des métaphores vives. En effet, considérés dans leur
contexte, ces lexemes inaugurent une anthropologie et une anthropogénése particuliéres, qui
excluent le dualisme, disent I’humain dans son unité. Loin des préoccupations scientifiques
ou de la description d’un premier homme, ils introduisent a 1’intelligence de ce dernier dans
sa vérité, dans sa dimension profondément organique, dynamique et fonctionnelle, en le
situant devant Dieu. Autant d’aspects de l’existence de I’€tre humain qui décrivent ce
dernier comme une positivité, un proces irrésistiblement ouvert et se réalisant dans la prise
en charge concréte et quotidienne de sa vie sur terre dans un partenariat créatif avec son
Createur et, consécutivement, avec ses co-créatures. N’est-Ce pas en vivant de cette maniére-
la que I’homme se réalise et assume son statut d’image de Dieu ?

Dans la perspective qui est la nétre, il nous appartient de nous interroger sur la densité
de cette notion biblique, afin de voir dans quelle mesure elle apporte plus d’éclairage sur ce

que c’est que d’étre homme dans 'univers biblique.

276



7.2. L’homme image de Dieu, élément intégrant pour comprendre
I’humain selon la Bible

Nous venons de voir que dans une perspective biblique, les différentes parties du corps
humain, de par leurs fonctions, désignent I’étre humain dans son intégralité¢ personnelle et
dans sa créaturalité, c’est-a-dire dans sa relation avec Dieu. Ce sont des notions
théoanthropologiques.

Pour sa part, le livre de la Genéese offre un texte qui est une sorte d’échographie de la
conception biblique de I’homme. Il s’agit de Gn 1, 26-28 ou I’homme est dit « créé a
I’image et a la ressemblance de Dieu ». Décidément, ce texte (voir aussi Gn 5, 1-3; 9, 5-6)
constitue la colonne vertébrale de I’anthropologie hébraico-chrétienne. Il dit ce que 1’on
croit étre I’essence de la créature humaine par rapport a d’autres créatures.

En raccourci, nous entendons développer la thése suivante: la qualification de
I’humain imago Dei porte moins sur son essence ou son animalité raisonnable que sur son
statut de créature, sa vocation, sa responsabilité éthique. Elle se réalise comme proces, dans
la prise en charge concréte et quotidienne de la vie. Cette thése s’appuie et s’organise autour
de I’idée que I’humain n’est pas un donné, mais un devenir, une ouverture, une dynamique
de croissance. C’est dans cet espace que chaque humain est appelé a devenir pleinement lui-
méme. L’approfondissement théologique de cette approche va se décliner en deux temps :
essayer de décrypter la portée sémantique de 1’expression I’homme comme image de Dieu et
tenter de dégager les themes dominants et les enjeux théologico-éthiques impliqués dans
cette qualification.

7.2.1. La qualification de 'homme image de Dieu. Sa signification

i. Approche générale des concepts image et ressemblance

Commencgons par une observation fondamentale. La Bible met & nu les continuités
profondes entre 1’inanimé, 1’animé (la vie animale en particulier) et la vie humaine, ¢’est-a-
dire ’origine matérielle de I’humain. Par ailleurs, pour marquer la distinction de ce dernier

du reste des créatures, elle se sert d’une qualification atypique. Elle présente 1’humain

277



comme un étre créé a 1’image et a la ressemblance de Dieu (en hébreu : selem et demut, en
grec : eikdn et homoidsis, en latin : imago et similitudo).

Dans la tradition chrétienne, cette double qualification a depuis toujours soulevé un
intérét si vif, donnant lieu a une diversit¢é d’interprétations aussi divergentes que
problématiques’®. Le dominicain belge Servais Pinckaers le note avec perspicacité. Aprés
avoir schématisé 1’évolution de la sémantique de 1’image en cinq étapes qui sont: la
formation par la création, la déformation par le péché d’Adam, la réformation par le Christ,
la conformation par I’imitation du Christ et du Pére et la perfection de I’image dans la
gloire™, il en vient & relever que « chez les Péres, le théme de ’image de Dieu est un arbre
vivant qui pousse des branches dans tous les sens, dans tous les domaines de la théologie et
de la vie chrétienne. La prolifération méme des interprétations témoigne en faveur de sa
vitalité »",

En fait, susceptible de désigner notamment la statue, 1’effigie extérieure, la
représentation plastique, en particulier une sculpture™ (cf. 1$6,5;2 R 11,18 : Ez 7, 20 ;
Am 5, 6), la copie, la représentation concréte, la figure comme dans les Ps 39, 7 et 73, 205,
le substantif image traduirait un rapport analogique entre 1’homme et Dieu ayant comme
sous-bassement 1’idéologie royale du Proche-Orient antique. Ici, le roi était considéré
comme le vizir, le représentant du dieu national, son reflet et son mode d’apparition dans
son pays. Aussi le prétre écrivain verrait-il dans I’humain la seule manifestation valable du
Dieu Créateur, I’expression et le garant de la réelle présence divine. Le terme ressemblance
(demut), une notion abstraite, «signifie "étre comme, ressembler”. Il désigne "la
ressemblance” entre deux réalités comparables par leur aspect (Ez 1, 26 ; 2 Ch 4, 3) ou entre

une copie et son original (Is 40, 18 ; Ez 23, 15) »%%.

%6 pour plus de détails, nous vous renvoyons a des études approfondies, telles que : A.-G HAMMAN, L’ homme
image de Dieu ; P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », in DBS, X, fasc. 55, 1981 ; J. MOLTMANN,
« Chapitre IX: L’image de Dieu dans la création : les hommes », in Dieu dans la création, p. 278-309 ;
HINSCHBERGER, « Image et ressemblance dans la tradition sacerdotale (Genese 1, 26-28 ; 5, 1-3; 9, 6b) », in
RSR, n° 59 (1985), p. 185-199 ; C. SPICQ, Dieu et I’homme selon le nouveau Testament, Paris, Cerf, 1961 ; P.
BUHLER (dir.), Humain a [’'Image de Dieu. La théologie et les sciences humaines face au probléme de
I’anthropologie, Genéve, Labor et Fides, 1989.

7S, PINCKAERS, « Le théme de I'image de Dieu en I’homme et I’anthropologie », in P. BUHLER (dir.),
Humain a I'Image de Dieu, p. 148.

%8 Ibid, p. 149.

799 Cest la position de P. Humbert (cf. A.-G. HAMMAN, L homme image de Dieu, p. 13).

890 Telle est la position de Claus Westermann (cf. A.-G. HAMMAN, L homme image de Dieu, p. 13).

801 A, WENIN, D’Adam a Abraham ou les errances de I’humain, p. 39.

278



Concretement, de quelle maniére I’homme peut-il se dire image de Dieu ? Comment le
représente-t-il ? Face a ces questions, les réponses sont diverses, variables et méme

inconciliables. Les uns, dans la ligne de Koehler®®

, pensent fonder la ressemblance entre
I’homme et Dieu en s’appuyant sur le plan physique et corporel. Deés lors que ’humain, a la
différence de I’animal, se tient debout comme Dieu, on en déduit que c’est sa stature
verticale (la station droite) qui fait de lui une image de Dieu. Mais si tel était vraiment le cas,
que dire alors des primates qui marchent debout quand cela leur plait ? Cette position est
excusable parce que personne ne sait ce qu’il en est de la relation des anthropoides avec
Dieu. D’autres encore cherchent dans la structure de I’étre humain une qualité spécifique,
essentielle ou tentent de spiritualiser les qualifications d’image et de ressemblance. D’apres
les protagonistes de cette tendance, « I’homme serait a I’image de Dieu grace a ses facultés

803 ot donc, en vertu

d’intelligence, de justice, d’amour, de volonté, d’¢élévation spirituelle »
de I’ame et de ses activités.

Considérer la question sous cet angle d’approche, n’est-ce pas vouloir pousser le
narcissisme humain a un niveau qui ne correspond guere a la perspective biblique et, partant,
tomber dans cette dérive que J. Arnould appelle I’anthropocentrisme théologique ? La Bible,
et plus particulierement la Genese, n’entend nullement définir I’homme mais le rapporter a
la création, c’est-a-dire le situer dans son rapport au Créateur. 1l faut ici prendre avec intérét
la proposition de J. Arnould : le « Au commencement, Dieu créa I’homme a son image »
doit toute a la fois se conjuguer au présent et se formuler de la maniere : « A I’origine, Dieu
crée ’homme a son image ». Cette posture se justifie. Dieu n’a pas seulement créé I’étre
humain dans un temps révolu, mais il le crée aujourd’hui, pour autant qu’il est a ’origine de
I’humanité®*,

Dans cette ligne, dire que I’humain est créé a 1’image de Dieu, c’est a juste titre le
situer « face a Dieu, dans une relation. La ressemblance lui donne une orientation, une
perspective de croissance qui suppose une coopération, un accord de deux libertés. C’est ce
qui donne sens a I’existence et fait de chaque étre humain un pélerin vers lui-méme, en
chemin de I’image vers la ressemblance »°%_ Suivant cette interprétation, la formule créé a
["image de Dieu signifie que tout est possible. Elle renvoie a la condition existentielle de

I’humain. En revanche, créé a la ressemblance dit que tout reste a faire, a construire,

802 Albert Gelin présente sommairement la position de cet auteur tout en la critiquant (cf. A. GELIN, L homme
selon la Bible, p. 32).
803 £ CASTEL, Commencements, p. 40.
804 3. ARNOULD, « Face 4 la biologie, Dieu et I’homme », p. 104.
85 p, DAUTAIS, Le chemin de I’homme selon la Bible, p. 58.
279



I’homme n’a jamais fini de se réaliser, de se conformer a sa destinée ou a son mode¢le. Cela
sous-entend que le chemin de ’homme reste ouvert, au sens de vocation, d’indicatif, de
réalisation qui dépasse la condition présente, de processus historique et non en termes d’état.
L’homme est appelé a étre, a devenir. Homo viator, écrivait le philosophe francais Gabriel
Marcel il y a quelques décennies. Saint Irénée de Lyon I’avait compris au deuxiéme siccle.
En effet, contrairement & une conception catéchétique ou théologique qui décrit naivement
Adam comme un étre originellement parfait dont le gravissime péché aurait eu un effet
cataclysmique sur ’ensemble de I’humanité®®, ce Pére de I’Eglise le présente plutot comme
un enfant inexpérimenté, appelé a grandir et a devenir adulte. Dans une section d’Adversus

Haereses autour du principe de distinction créé/incréé, I’Evéque de Lyon :

« Les étres créés, en tant qu’ils ont regu ultérieurement leur commencement d’existence,
étaient nécessairement inférieurs a celui qui les a faits : impossible, en effet, que fussent
incréés des étres nouvellement. Or, en tant qu’ils ne sont pas incréés, ils sont au-dessous
de la perfection : car, en tant qu’ils sont nouvellement, ils sont des petits enfants, ils ne
sont ni accoutumeés ni exercés a la conduite parfaite. De méme, en effet, qu’une mére ne
peut donner une nourriture parfaite a un nouveau-né, mais que celui-ci est encore
incapable de recevoir une nourriture au-dessus de son age, ainsi Dieu pouvait, quant a
lui, donner dés le commencement la perfection & 1’homme, mais [’homme était

incapable de la recevoir, car il n’était qu’un petit enfant »*’,
Et de poursuivre :
« Ainsi des le commencement, Dieu avait-il le pouvoir de donner la perfection a

I’homme, mais celui-ci, nouvellement créé, était incapable de la recevoir, ou, 1’efit-il

méme recue, de la garder »*®,

806 Nrallons pas conclure trop vite que c’est la théologie chrétienne qui a inauguré cette conception. A voir de
pres, elle semble remonter déja a 1I’Apocalyptique juive telle que I'illustrent ces deux textes anciens. Nous
lisons ce qui suit dans I’Apocalypse d’Esdras 7, 16 . « Voici mon dernier mot, il edt mieux valu que la terre ne
produisit pas Adam, ou, que ’ayant déja produit, elle ’empécha de pécher. Car quel avantage avons-nous
présentement & mener une vie triste et a attendre aprés la mort ? O toi, Adam, qu’as-tu fait ? Car si tu as péché,
ta faute n’est pas seulement la tienne, mais celle de nous qui descendons de toi ». Voici ce que rapporte
I’Apocalypse de Baruch 48 : «(...) parce qu’Adam avait péché, la mort entra dans le monde (...) le deuil fut
nomme¢, I’affliction préparée, la douleur créée, le labeur fut accompli et I’orgueil commenga de s’établir ».

87 Lire, a ce propos, IRENEE DE LYON, Contre les hérésies. Dénonciation et réfutation de la gnose au nom
menteur. « Adversus Haereses », livre 1V, 38,1, p. 161.

8% Ipid, p. 162.

280



Manifestement, ’Evéque de Lyon refuse I’idée qu’Adam et donc d’un homme créé
parfait. Il pense que I’homme est créé pour progresser et atteindre la perfection au terme de
son chemin. Son progrés et sa croissance s’inscrivent dans le temps, dans I’économie du
salut de Dieu. Il s’inscrit dans une perspective historique ; il est un étre en devenir. Ainsi,
quand J.-M. Maldamé appréhende la création de I’homme en termes d’un procés temporel et

non comme un acte définitivement achevé dés le premier instant®®®

, 1l voit juste. Cette
lecture a ceci d’intéressant qu’elle permet de cerner I’humain a partir de sa vocation, de le
saisir comme une positivité : un étre qui a a se recevoir, une contingence irréductible. Bien
plus, elle rappelle que 1’étre a I’image et a la ressemblance de Dieu serait irréductible a une
quelconque détermination d’ordre substantiel ou une qualité spécifique de I’humain.

La vision scientifique moderne, fortement marquée par le paradigme de I’évolution,
nous apprend que les espéces actuelles, y compris 1’espéce humaine, sont le fruit d’un
processus d’évolution, de transformation progressive a partir d’espéces antérieures. Ce qui
recommande une nouvelle grille de lecture de la création. Le n° 310 du Catéchisme de
[’Eglise catholique de 1992 semble aller dans ce sens en reconnaissant que Dieu a créé « un
monde en "état de cheminement” vers sa perfection ultime », et donc comme une histoire, un
processus évolutif, en tension. Malheureusement, nous avons I’impression qu’il était dans
I’intention de Dieu de permettre la destruction de certains étres en vue de favoriser les étres
parfaits. En plus, il est manifeste que le Catéchisme développe une théologie de la création
qui confere a Adam une valeur historique : nos premiers parents, Adam et Eve, étaient
constitués dans un état de justice originelle (n° 375) ; tant qu’il demeurait dans 1’intimité
divine, I’homme ne devait ni mourir, ni souffrir (n°® 376), etc. Or, si elle est bien assumée,
I’idée d’un monde créé « en état de cheminement » débouche sur cette inférence : il est vain
de penser a I’existence d’'un moment ou I’humain était parfait, cette perfection originelle
qu’il aurait perdue. Il en est ainsi car « I’histoire de I'univers nous apprend que le monde des
commencements était un monde incomplet, informe et chaotique, et que ce chaos n’a pas
totalement disparu dans lequel nous vivons aujourd’hui »*°. Les récits de la Gn 1-3 se
tiennent loin d’une description chronologique de I’apparition de 'univers et de ’homme
prehistorique comme le font les scientifiques. Ils décrivent I’homme idéal, 1’archétype de

I’humanité a partir des conditions et des représentations de 1’humanité de son temps. Ils

89 J.-M. MALDAME, Création et providence, p. 74.
810 J-M. MOSCHETTA, « La théologie naturelle de John Haught: vers une métaphysique du futur ? », in
ScienceLib-Intersection, Toulouse, Marsenne, vol. 1 (juin 2011), p. 133.

281



s’intéressent plus a ’origine qu’au commencement de I’humanité. Le paradis n’est pas le
début, mais la fin promise.

Une telle position a le mérite de nous arracher du créationnisme naif. Sans doute
émerge-t-elle dans la théologie catholique actuelle. J. Arnould la qualifie d’une théologie qui
« ne lit pas les récits de la Genése comme une histoire factuelle des origines du monde et de
I’humanité ; mais elle cherche a mettre cet état originel (parfois qualifié de "protologie”) en
rapport avec la perfection eschatologique. Ce que ’apotre Paul a déja fait en méditant sur le
Premier et le Nouvel Adam »®. Telle est, par exemple, la posture de G. Martelet. Abordant

justement le second chapitre du livre de la Genese, le théologien jésuite fait remarquer :

« On trahirait si on enfermait son intentionnalité et sa signification dans un temps
rigoureusement déterminé, en fonction duquel se déploierait soit le regret d’un avant
purement historique, soit la dépréciation du présent, soit le rejet de 1’avenir. Son
contenu est assez ample ou plut6t assez fidelement humain dans ses composantes
d’amour, de travail, d’enfantement et de peine, pour ne pas étre davantage daté ; par
ailleurs il est assez révé (est-ce étonnant ?) pour impliquer la nostalgie d’un passé qui
aurait été vierge de nos actuelles douleurs, méme si I’on ne sait de lui que cette
immunité que I’on dirait paradisiaque. Enfin il ne perd rien de son humanité, il
I’approfondit au contraire en s’ouvrant sur autre chose que la répétition indéfinie de nos
miséres, car il comporte une promesse de victoire sur le principe obscur des douleurs de
notre destinée (...), il plonge dans le plus secret de nous-mémes ; sa naiveté est une

naiveté de profondeur »**,

Ce qui rend inutile tant bien I’idée d’un monde créé parfait a I’origine que I’idée d’une
chute originelle. L’acte créateur est un processus permanent en tension vers un
accomplissement non défini par avance. En fait, I’herméneutique de la création comme
histoire dit que dans ce processus de maturation dynamique, c’est-a-dire dans ce mouvement
de la vie vers I’avant ou elle est inscrite, a bien pénétrer 1I’enseignement de 1’Apotre Paul,
I’humanité se rattache a deux archétypes d’hommes dont elle porte I’image : Adam et le
Christ (Rm 5, 12-21). Le premier, appelé I’homme terrestre, symbolise I’humain dans son
aspect évolutif ; il est inachevé, perfectible et en tension vers son accomplissement. Le

second, dit ’Homme céleste, est le modéle de I’homme biblique, celui auquel I’humanité est

811 3. ARNOULD, Les moustaches du diable, p. 160.
812 G. MARTELET, Libre réponse a un scandale, p. 12-13.

282



appelée a se conformer. Ce chemin se réalise progressivement et passe par une constante
transformation actualisée par les sacrements et 1’écoute de la Parole de Dieu (cf. 2 Co 3, 18-
4,6 ; Ga 3, 26-28 ; Rm 13, 14). Ce que, dans sa quéte d’une interprétation évolutionniste de
I’énoncé biblique de «Dieu créa I’homme a son image », J. Arnould écrit avec

détermination :

« Qu’il s’agisse du caractere religieux et "animé” de I’humanité, de ses groupes et
de ses membres, il convient de se garder d’une vision descriptive, statique ou
encore, pour ce qu’il est de I’ame, de type monadique. Il faut au contraire penser

’homme, comme une unité dans I’horizon du salut et de la liberté »**2,

Dans tous les cas, une question reste posée. A quoi rattacher la qualification de

« I’homme image et ressemblance de Dieu » ? En quoi consiste-t-elle ?

ii. Image et ressemblance en tant que responsabilité et maniere d’étre

Une des avancées de I’exégése moderne, qui rompt avec une lecture naive et
fondamentaliste de 1’Ecriture, c¢’est de replacer I’'image dans le contexte de la responsabilité
humaine au jardin d’Eden (ici la création) conférée par Dieu a I’étre humain par pure
gratuité. Une responsabilité qui, pour bien le dire, reste intrinsequement un acte de puissance
propre a Dieu en tant que Créateur et Sujet personnel présent et agissant. C’est un acte de
délégation qui n’a aucune explication rationnelle. Il est kairos, un événement. Or, dans
I’univers biblique, 1’événement est irréductible au fait. Il défie toute objectivation. Comme
tel, il exige simplement qu’il soit regu tel qu’il se donne, en tant que don. Affirmer que la
fonction représentative de I’humain consiste dans la mission de ce dernier a maitriser ’Eden
et tout ce qui 8’y trouve, ¢’est rejoindre I’horizon herméneutique de Gn 9, 1-6 et du Ps 8. De
part en part, on assiste a une mise en relief de la fonction seigneuriale de I’humain devant le
reste de la création (Gn 9, 1-6) et de sa paradoxale supériorité devant la majesté du cosmos
et de tous les étres qui le constituent et le peuplent (Ps 8).

Dans I'univers biblique, 1’avons-nous évoqué dans le quatriéme chapitre en abordant

justement Gn 1-2, la création est présentee sous le signe de la victoire de Dieu sur les bétes

813 G. MARTELET, Libre réponse & un scandale, p. 173.
283



considérées comme des puissances ennemies et sous la marque du triomphe sur les éléments
aqueux. Elle se dit aussi en termes de structuration, d’organisation et du peuplement du
chaos primitif. Autrement dit, 1’espace jadis chaotique, informe et inerte regoit un
dynamisme, une vitalité interne. Les sciences de la vie nous apprennent que sous 1’action
des forces physiques et des fluctuations d’énergie, des particules apparaissent et se
regroupent, se complexifient: la formation des molécules organiques, des vivants
pluricellulaires, dont les animaux, I’homme et I’humanité, avec sa capacité de penser, sa
quéte de liberté, sa créativité. L espace chaotique devient une nature, lieu de fécondité et de
créativité ou s’organise la vie. Dieu, par sa Parole organise la vie dans un espace désertique,
mais ce n’est pas au sens ou chaque chose aurait une place bien elle. L organisation sert a
désigner le pouvoir, la capacité de bien conduire les choses, de les mettre ensemble, de
vouloir leur bien, c’est-a-dire la croissance et 1’épanouissement de I’ensemble. C’est
justement ce pouvoir-la que Dieu transfére a I’humain. En ce sens, étre a I’image de Dieu,
c’est assumer une responsabilité, une vocation ; celle d’harmoniser la prolifération de la vie,
de faire réussir I’ceuvre divine, contribuer de différentes facons au processus de 1’univers
pour devenir plus. L’humain, en sa qualité de vizir de Dieu, se voit convoqué non seulement
a se rendre maitre de tout 1’écosystéme, mais encore il doit s’exercer a triompher des
négativités et du chaos entendu comme pesanteur de 1’anti-création et créer un
environnement idéal a la vie et au bonheur. L’invitation, I’appel ou la parole adressée a
I’homme de soumettre la nature, A. Wénin la qualifie de « devoir-étre »™“. Dieu ne dicte pas
a I’homme la conduite a tenir, ne le contraint pas a quoique ce soit. Il s’agit tout simplement
d’une invitation, d’une sollicitation. Certainement qu’il est commun de dire qu’autre chose
est avoir le pouvoir, autre chose encore est la maniére de I’exercer. 1l y a une forte tentation
d’abuser de son pouvoir lorsqu’aucun interdit ne vient plus le limiter.

Conséquemment, la ressemblance de I’humain avec Dieu porterait sur la maniére
d’exercer ’autorité et la domination sur toutes les créatures, qui recoit du méme A. Wénin la
qualification de « pouvoir-étre » de I’humain. En quoi consiste-t-elle ? En effet, dans son
approche du premier chapitre de la Genese, I’exégete belge s’emploie a montrer que 1’image
de Dieu qui ressort de ce texte, et méme de toute la Bible, « n’a rien a voir avec la puissance

absolue. C’est bien plutot la douceur qui est soulignée. Dieu domine mais sans faire la

814 A, WENIN, L homme biblique, p. 38.
284



violence, par la parole (...). Dans ces conditions, 1’étre humain réalise I’image de Dieu non
par la seule maitrise de la terre, mais surtout par la douceur de cette maitrise »*. La
ressemblance de ’humain avec Dieu réside dans la maniere d’exercer le pouvoir. J.-M.
Maldamé n’irait-il pas dans le méme sens en disant, pour sa part, que 1’expression /’homme
créé a la ressemblance de Dieu laisse entendre que «I’homme entretient avec Dieu un
rapport qui n’est pas le méme que les autres créatures sans pour autant faire partie des étres
célestes ou divins »*° 2 Au cceur de cette formulation, il y a non seulement 1’affirmation de
la spécificit¢ de 1I’humain parmi tant d’autres créatures, mais également une mise en
demeure de I’anthropocentrisme et, plus encore, 1’interdiction a quiconque, et sous aucun
prétexte, de revendiquer la gloire d’un « Je » autoproclamé, regardant les autres d’en-haut.
L’exercice de la responsabilité doit s’effectuer dans le respect des droits et des devoirs des
autres créatures et leurs semblables, et aussi dans 1’acceptation de la différence, de la
distance, de I’altérité. La non-acceptation de ces reégles de jeu conduit au despotisme, a la
culture de 1’ego ; attitude qui débouche dans le régime de la mort ou la thanatocratie. Ce
qui, a bien des égards, s’observe dans le chef de quelques hommes politiques, des dirigeants
de pas mal de pays dans 1’exercice de leurs pouvoirs. L histoire en dénombre par milliers.
L’autre lieu de la réalisation de I’humain comme image et ressemblance de Dieu
trouve son fondement dans la procréation-fécondité®’ (Gn 1, 27 ; 5, 1), dans ses dimensions
quantitatives (appel a faire des enfants) et qualitatives (appel a étre productif et prolifique au
niveau relationnel, culturel, moral). Cette figure instaure une correspondance fondamentale
entre le faire créateur divin et le faire procréateur humain. A partir d’elle, I’humain devient
co-créateur, humble réplique de I’activité de Dieu (cf. Ex 20, 11). L’exercice de « ce pouvoir
de vie » s’accorde avec la mentalité hébraique. Il semble, comme le pense A. Gelin, que cela
rend compte du goQt des sémites pour une anthropologie plus existentielle dans laquelle
I’homme se définit davantage par sa référence familiale, par ses coordonnées
communautaires®’®, Or cette fonction ne se réalise que dans Daltérité sexuelle male et
femelle. 11 y a la comme un potentiel critique de quelques pratiques anciennes et
contemporaines qui tendent a minimiser ou a gommer la différence sexuelle. Car, pour le

dire & la maniére du théologien francais Christian Duquoc, la différence sexuelle ne serait-

815 A, WENIN, L homme bibligue, p. 40.

816 J.-M. MALDAME, « Adam était-il un homo sapiens ? », p. 11.

817 Ici, il convient de faire remarquer qu’au vu de Gn 1, 20-22, I’humain n’est pas le seul destinataire et
bénéficiaire de cette fonction. Il la partage avec les animaux des terres, des airs et des mers. Peut-on alors en
déduire que eux aussi ressemblent a Dieu ? La question reste posée et elle est légitime.

818 A, GELIN, L’ homme selon la Bible, p. 76.

285



elle pas la condition sine qua non d’un avenir dans la mesure ou seule la perpétuation de
générations assure une continuité et valide la promesse sous 1’horizon de la mort®™® ? Voila
une question a la fois cruciale et décisive®®.

En résumé, I’humain, dans le régime biblique, est tiré de la terre. Il devient vivant en
recevant le souffle de Dieu de qui, par élection, il recoit la mission de peupler et de
soumettre la terre. Au fond, ces deux configurations (domination et procréation-fécondité)
s’enchevétrent et se corrclent. En un sens et solidairement, elles jouent un double role :
comme paradigme anthropologique et instance critique implicite aux interprétations

dualistes et aux lectures limitatives de I’imago Dei.

7.2.2. Prolongements éthiques et théologiques

La question vraiment cruciale s’énonce ainsi : comment et de quelle fagon I’humain
doit-il articuler sa fonction royale pour répondre a son étre image de Dieu ? Disons que si la
qualification biblique d’image de Dieu facilite I’intelligence théologique de I’humain, elle
induit sirement et plus encore des enjeux éthiques sérieux. A 1’évidence, elle rejoint les
interrogations de 1I’éthique chrétienne au plan social. Plus briévement, nous dirions que 1’étre

image de Dieu fonde I’inviolabilité de tout humain et inscrit une éthique de responsabilité.

i. L étre image fonde l’irréductibilité de tout humain

Dans une dynamique proprement biblique, la fonction représentative revient a tout

adam, « quelle que soit sa race ou sa langue, sa culture, sa place dans la société, son attitude

1

morale ou religieuse »®**!, son sexe. L’homme de tous les temps et de tout horizon

819 Cf. C. DuqQuoc, « Introduction a la problématique de I’anthropologie », in P. BUHLER (dir.), Humain &
I"Image de Dieu, p. 23.

820 Notre propos se limite simplement & faire ressortir les occurrences et les implications de la thématique de
I’homme « image de Dieu » dans une perspective biblique. Comme nous 1’avons déja souligné au début de ce
chapitre, la Bible n’est pas une anthropologie. Donc, il est hors de question de nous livrer a une lecture
fondamentaliste, voire littéraliste de la Bible. De méme, nous nous tenons a 1’écart de toute prétention & porter
un quelconque jugement moral ou éthique sur telle ou telle autre attitude, sur telle ou telle autre option
sexuelle. Nous respectons la liberté de chacun en la matiére.

81 R. MARTIN-ACHARD, Et Dieu crée le ciel et la terre, p. 70.

286



socioculturel porte I’image de Dieu, méme le plus grand génocidaire de I’histoire®?. 1l va de
soi que nul n’a le droit d’exercer sur I’autre une autorité qui ne soit fondée sur des principes
éthiques d’égalité et de justice. S’il est juste de reconnaitre un large espace d’autorité de
I’humain sur les non-humains, il faut en méme temps noter que toute mainmise sur autrui lui
est formellement proscrite. Ce dernier est tout naturellement protégé par un tabou sacré qui
scelle son inviolabilité. Toute mainmise sur le prochain devient une profanation, un crime de
lese-majesté contre Dieu lui-méme qui, somme toute, s’identifie aux faibles (Mt 25, 40).
Pareil acte est vengé par lui. Qui plus est, il va jusqu’a en réclamer des comptes a son auteur
(cf. Gn 9, 5-10).

Manifestement, le théme d’image de Dieu suivi de la double injonction « remplissez la
terre et soumettez-la » fait de I’humain un cas unique dans la création. Cela est d’autant plus
évident que lorsque le narrateur de Gn 1 met en relief quatre régnes, a savoir le regne
minéral, végétal, animal et le regne humain, on voit que seul ce dernier est dit « a I’image et
a la ressemblance de Dieu ». 11 s’ensuit donc que le respect di a ces régnes va croissant®??,
Ce respect atteint son paroxysme en I’homme, ce singulier ultime qui, pour reprendre les
mots d’Hervé Renaudin, « est moins une somme qu’un unique, moins un dernier qu’un
premier, moins une réalisation enfin achevée qu’une promesse, une prophétie, une annonce

\

(...) qui ne se définit pas a partir de ce qu’on connait mais qui "s’infinit” depuis
I’inconnu »*%,

De suite, nous en appréhendons 1’enjeu : I’homme a quelque chose a dire sur I’homme,
mais il n’a pas le dernier mot. C’est la-dessus que se dévoile en toute clarté le sens de
I’énoncé biblique sur I’humain créé a I’'image de celui dont il est interdit de se faire une
image. Le centre d’intérét de cet énoncé est de nous dire « que la Vérité ultime de la
personne échappe a notre regard et a notre appréciation. Elle se trouve en Dieu, et en Dieu
seul »*?°. Nous comprenons pourquoi Vatican 11, notamment dans sa Constitution pastorale
Gaudium et Spes, a fait de ce théme 1’une des clés herméneutiques de son anthropologie.

Au regard de ce qui précede, force est de dégager deux considérations corrélatives. La

premiere rappelle une vérité de fond : tout humain est un «tu », une altérité appelée a la

822 A ce sujet nous pouvons évoquer Tertullien qui disait : « Dieu a créé I’homme & son image et lui a soufflé
son souffle vital en tant que sa ressemblance. Si la qualité d’image ne peut étre détruite, il peut perdre sa
qualité de ressemblance a cause du péché » (Bapt. 5,6.7).

823 Cf. X. THEVENOT, La bioéthique, Paris, Bayard, 1989, p. 70-71.

8% H. RENAUDIN, Voici [’homme. La perspective de I'anthropologie théologique, Paris, Mame, 1993, p. 17.

825 A, Nouls, L aujourd hui de la création. Lecture actualisée du récit des commencements, Paris, Lyon, Les
Bergers et les Mages, Réveil-publications, 2002, p. 67.

287



liberté. 1l demeure irréductiblement autre ; il me transcende et, partant, il échappe a mes
tentatives de le faire mien. La seconde considération est I’interdiction de mettre 1’autre en
situation de servitude. Plus concrétement, tout ce qui tend a réduire 1’altérité irréductible de
I’autre est vu comme contraire a 1’étre créature, ¢’est-a-dire a I’humanisation. Implicitement
ou explicitement, ceci résonne comme une mise en accusation aussi bien des systemes
politiques, des idéologies que des attitudes qui s’en prennent a la vie d’autrui et cherchent a
la contrdler ou a la soumettre. Sur ce point, nous rejoignons Eric Fuchs, professeur honoraire
d’éthique a la Faculté de I’Université de Geneve, qui voit dans I’interdit de I’image (Ex 20,
4; Dt 4, 15-16 ; 27, 15) un appel « a la plus extréme vigilance a 1’égard de toute tentative
quelconque de sacralisation. C’est-a-dire contre toute tentative de désigner une réalité
comme la représentation de la chose méme — pour parler théologiquement : Dieu »*?°. 1l y a,
selon lui, comme un refus de confondre notre désir avec sa représentation imaginaire, « mais
aussi comme [un] refus de réduire autrui a I’'image que je m’en fais, et que je ne peux pas ne
pas m’en faire, ou que la société s’en fait, ou le pouvoir économique ou politique. C’est
Iaffirmation de la vérité de 1’autre dans le mystére de son nom »**". Cette facon de voir la
chose ne revient-elle pas a dire que ’origine de la vérité de I’autre se regoit d’une parole
venant d’un ailleurs qui surprend et, proprement, la fonde ? Qu’on le veuille ou non, n’y a-t-
il pas 1a comme un arrachement en soi d’une surpuissance imaginaire, comme un rappel que
la vie n’est pas auto-fondée ?

Qu’il suffise, a titre de conclusion sur ces développements que nous venons
d’introduire, de relever que la thématique de /’humain image de Dieu constitue le lieu par
excellence ou la question de sa vérité comme sujet peut étre prise en charge et assumée, et,
solidairement, la question de sa responsabilité éthique pour autrui et pour le monde. Au vrai,
le destin du monde, de méme que celui de 1’étre humain lui-méme, tient, en grande partie, de

ses choix et de ses actes.

ii. L’étre image comme lieu qui inscrit une éthique de responsabilité

La qualification biblique de I’humain créé a I’image de Dieu et a sa ressemblance

présente une valeur indicative. Non seulement elle exprime la relation de dépendance vis-a-

826 E. FucHs, « L’homme a ’image de Dieu. L’anthropologie théologique du point de vue de I’éthique », in P.
BUHLER (dir.), Humain a I'Image de Dieu. La théologie et les sciences humaines face au probléme de
["anthropologie, p. 314.

%7 Ibid, p. 314.

288



vis de Dieu, mais elle traduit aussi /’imperium de I’humain, sa mission et sa responsabilité
sur la creation, tel que nous venons de le voir. Toujours est-il que I’exercice de cette
« seigneurie vicariale » ne rime guére avec une attitude autocratique ou prédatrice.

L’agir créateur est la valeur normative du faire humain. Qu’est-ce que cela veut dire ?
Formulons la question autrement. Le récit de Gn 1 offre-t-il une certaine image de Dieu et
laquelle ? En effet, nous avons vu un peu plus haut que le portrait de Dieu qui ressort de ce
texte est celui d’un Dieu qui maitrise les négativités, leur imposant une limite pour créer un
environnement vital. Par ailleurs, si la toute-puissance se révele étre 1'une des
caractéristiques majeures de Dieu, son déploiement se fait dans la prodigalité. Elle est plutot
une surpuissance sui generis, décidément bien peu envahissante, doublée d’une authentique
douceur®®. Dans ces conditions, I’humain, a la suite de Dieu, est appelé a réaliser, a
fabriquer, a procréer, mais pas n’importe comment. Bien au contraire, « a I’image de Dieu, il
doit se demander si ce qu’il fait dans le cadre de la création est bon »*%°. La conséquence est
éminemment exemplaire. Ainsi, lorsque J. Arnould soutient a la suite de R. Dubos qu’« étre
humain, c¢’est choisir », nous avons envie d’ajouter avec Benoit Bourgine, professeur de
théologie a I’Université catholique de Louvain, que le propre de I’humain consiste aussi, et
surtout « dans la possibilité de se déterminer soi-méme, non pas seulement de choisir ceci
plutdt que cela, mais de répondre de soi dans le champ de I’existence » *.

Dés lors, étre humain signifie étre responsable, mais une responsabilit¢ non
substantiellement fixée d’avance. Ici, se trouvent prises en charge des questions
contemporaines sur 1’écologie ainsi que les grandes questions de société — mais pas d’une
écologie qui voudrait se constituer en une religion et dont les adeptes seraient préts a plaider
pour une extinction totale de 1’espéce humaine. Pour étre bref, contentons-nous d’indiquer
trois poles qui requieérent de I’humain un comportement conséquent qui lui permette de se
réaliser a ’image de Dieu : dans son rapport a la création, dans sa situation vis-a-vis de lui-
méme et son étre dans la communauté/société. Dans la dynamique d’une herméneutique
biblique de la création, le mandat assigné a I’humain de maintenir et de gérer la totalité de la
nature ne peut s’interpréter en termes d’une « parole conférant a I’homme un pouvoir

d’exercer sur son environnement une domination brutale, hostile, surexploiteuse, et

828 Cf. A. WENIN, D’Adam & Abraham ou les errances de I’humain, p. 34.
829 E CASTEL, Commencements, p. 41-42.
830 B, BOURGINE, « Introduction », in B. BOURGINE et alii, Darwinisme et spécificité de [’humain, p. 13.

289



destructrice (...), & 'exemple de certains despotes politiques des temps modernes »***. Sur

ce point, nous pouvons lire la précision qu’apporte le CEC de 1992, dans son n°2415 :

« La domination accordée par le Créateur a I’homme sur les étres inanimés et les
autres vivants n’est pas absolue ; elle est mesurée par le souci de la qualité de la vie
du prochain, y compris les générations a venir, elle exige un respect religieux de

I’intégralité de la création ».

De quelle maniére doit-on comprendre la responsabilité de I’humain ? La nature est
prometteuse de vie. Elle assume un devenir plus ; elle est un drame encore en train de se
produire. L’humain assume d’une maniére exceptionnelle cette vocation de 1a nature dont il
est un maillon parmi tant d’autres, en sa qualité d’étre vivant, et de laquelle il se distingue
puisque, en tant que le plus élevé dans 1’ordre naturel, il peut la travailler et en exploiter les
potentialités. Des lors que le regard du Créateur sur le cosmos se veut un regard sapiential et
prodigue, et puisque la terre lui est donnée, il appartient a I’humain, représentant attitré du
Créateur, de maintenir le cosmos dans une attitude d’excellence et, par imitation, d’agir en
cocréateur responsable et non en prédateur. Comment s’y déroberait-il d’autant plus que
I’évocation du septiéme jour (Gn 2, 1-4a), le jour du repos de Dieu, montre clairement que le
sujet actant du récit de la création est, non pas I’humain, mais Dieu dont la parole ouvre et
clot 1’action ainsi initiée ? L’humain participe a un projet dont 1’en-soi se perd dans la
profondeur du désir antécédent de Dieu et dont I’issue finale est hors de sa prise. Se
maintenir dans une attitude d’excellence, c’est non seulement se rendre capable de
configurer son action a celle du Créateur et d’accompagner la création vers son
accomplissement, mais c’est aussi de s’humaniser en faisant le travail délicat et constant de
sa perpétuelle autoréalisation. Vaste et belle responsabilité de I’homme dans une perspective
biblique.

L’exécution, disons la réalisation, d’une telle tiche passe également et de facon
décisive par la maitrise, la canalisation, la domestication de sa propre animalité intérieure et
de ses impétuosités. Un tel effort s’impose pour autant que, comme le dit d’une maniere sans
équivoque 1’exégete belge A. Wénin, « en tout humain, il y a quelque chose de "sauvage”,
des forces vives qui attendent d’étre domestiquées, humanisées. En elles-mémes, ce sont des

potentialités neutres, ni bonnes ni mauvaises. Il s’agit de les mettre a profit tout en en restant

81 T NDAYIZIGIYE, L anthropologie biblique sous I'éclairage de la philosophie de I’altérité selon Emmanuel
Levinas. Essai d’analyse, Peter Lang, Bern-Berlin-Frankfurt/M.-New York-Paris-Wien, 1977, p. 144.

290



maitre, de telle sorte qu’elles puissent déployer leur énergie pour faire "fructifier” la vie, lui
permettre de "se multiplier”, lui donner de remplir I’espace »**2. Cette animalité intérieure a
I’humain, entendue comme une pesanteur de I|’anti-création, est aussi [’affaire des
collectivités. L’exégéte frangais Paul Beauchamp a résumé cette dimension en rappelant que
« ¢’est surtout dans les rapports entre les nations que nous est familier le spectacle de 1’'une
dévorant les autres [sic] comme les fauves dévorent les plus faibles »**,

Dans une perspective biblique de la création comme vocation ou appel, I’adam, dans
la double acception que nous lui reconnaissons, doit impérativement et radicalement
s’appréhender comme une réalité en devenir. Il se réalise et se construit au prix de choix,
d’efforts constants et patients, par une prise en charge créative et responsable de son histoire
dans ses diverses facettes existentielles : spirituelles, sociales, culturelles, économiques et
politiques ; dimensions que, dans le langage de G. Martelet, nous hommerions « I’essor
générique de I’homme »***. La question est plus axiologique qu’ontologique. Sous cet
éclairage, le théologien congolais K& Mana, dans son Christ d’Afrique, s’autorise une
affirmation intéressante. A ses yeuX, « il n’y a pas d’idée de personne sans 1’exigence de la
prise en charge du destin des autres dans la réalité de mon propre destin, sans conviction que
je suis responsable des autres, dans I’impératif commun du monde, pour briser les chaines
ou I’homme, ot les hommes perdent leur dignité, leur créativité »5%°,

Sans doute, 1’étre-image de Dieu, qui signifie aussi assumer une personnalité, une
identité, s’appréhende comme responsabilité, comme vocation. Il est, selon I’expression de
J. Arnould, «I’ceuvre de toute une existence, avec ses pleins succes et ses échecs
retentissants, avec ses fidélités et ses abandons »*°. Par-dela cette idée, tout humain est
simultanément mis au défi de participer a son achevement et sommé de se faire I’interprete
du mystére de sa propre Vérité : un étre sorti inachevé des mains du Créateur, qui doit se
réaliser en suscitant la vie et en étant capable d’une ouverture dynamique a I’altérité. Cette
maniére d’aborder la réalité ne cache-t-elle pas une question aussi fondamentale, a savoir ce
que signifie devenir humain en langage biblique ? Voila qui nous donne de la matiere pour

le huitieme chapitre.

832 p, WENIN, D’Adam a Abraham ou les errances de I’humain, p. 44.

83 b, BEAUCHAMP cité dans A. WENIN, D’Adam a Abraham ou les errances, p. 45.

84 Cf. G. MARTELET, Evolution et création, p. 191.

85 KA MANA, Christ d’Afrique. Enjeux de la foi africaine en Jésus-Christ, Paris, Karthala, 1994, p. 258.
836 5, ARNOULD, Choisir ['humain, courtiser la terre, p. 79.

291



Chapitre 8 : Devenir humain dans une perspective
biblique et chrétienne

Nous avons vu que, dans leur approche des origines de la vie, les scientifiques situent
I’espéce humaine «sur une ligne de descendance ininterrompue, physiquement et
historiquement reliée a des millions d’autres genres d’étres vivants qui partagent notre
métabolisme, notre constitution génétique et chimique »*’. Pour étayer leur démarche, les
scientifiques recourent a des archives fossiles de la vie. lls font valoir deux phases distinctes
et inséparables qui ont présidé a I’émergence de I’homme. Avec G. Martelet, nous les avons
nommees hominisation et humanisation.

Au regard de ce que nous avons développé au cours des chapitres qui précédent, nous
osons une réflexion. La culture biblique renonce a porter le costume du fossoyeur des débuts
empiriques de I’humanité. Pour 1’essentiel, ici, la vie est donnée par Dieu, le Créateur et
Maitre de la vie ainsi que le nomme le livre de la Sagesse (Sg 11, 6). La création n’est pas
un acte du passé, mais la relation actuelle du Créateur avec tout ce qui est. C’est maintenant
que Dieu crée, donne la vie, appelle a ’existence. Rien d’étonnant lorsque J.-M. Maldamé
traite la question « Adam était-il un homo sapiens ? » d’une fausse question d’autant plus
qu’elle est formulée au passé et, par le fait méme, confond deux registres de langage :
scientifique et biblique®®.

Fort de cet éclairage, il est a présent possible d’avancer la thése suivante :
bibliguement parlant, est authentiquement humain celui qui accepte sa créaturalité, choisit
de se mettre dans une situation de réponse devant Dieu, chemin qui, pourtant, se révele étre
une longue gestation. Est également humain, celui qui décide d’entrer dans une relation
d’amour dans sa profondeur et avec tout ce que cela représente dans la vie pratique. C’est

autour de ces deux affirmations que vont s’organiser les développements de ce chapitre.

87 J. HAUGHT, « Théologie, information et cosmologie », p. 53.
838 J.-M. MALDAME, « Adam était-il un homo sapiens ? », p. 3.

292



8.1. Etre humain c’est étre en situation d’écoute-réponse devant Dieu

Des textes tels que Dt 30, 15-19 ; Lc 8, 9, nous disent la condition de ’homme dans la
Bible : écouter Dieu, ’entendre et lui répondre. Nous allons illustrer cette affirmation par
I’évocation de quelques personnages bibliques de proue, considérés comme paradigmes de

I’homme accompli devant Dieu. Il n’en demeure pas moins que ces personnes

8.1.1. L’humain, sujet d’écoute et d’une réponse dynamique

Le Dieu de I’Ecriture est un Sujet qui parle, le partenaire d’un dialogue. Dieu parle
parce que, selon le prologue de I’Evangile de saint Jean, « dans le principe est le Verbe, la
Parole, et la Parole était Dieu » (Jn 1, 1 s). En parlant, Dieu appelle le monde et tout ce qu’il
contient a I’existence, a 1’étre, au devenir. En ce sens, la création est un appel, une mise en
relation avec le Créateur.

S’il n’en reste pas moins un vivant parmi tant d’autres vivants, tel que le dévoile la
théorie de 1’évolution, la foi biblique montre que I’humain n’existe en tant que tel qu’a partir
de la position relationnelle inaugurale. Etant un des maillons faibles dans la chaine du créé,
I’humain ne surgit de ’anonymat de la vie que par la Parole que Dieu lui adresse. Il est
« humain » parce que Dieu lui parle. 1l n’est vraiment humain, c¢’est-a-dire créature, qu’en
tant que 1’audiant de cette Parole, qui le crée tel. Avec M. Beaude, nous dirions que ce que
Dieu ajoute en ’humain c’est le pouvoir recu de 1’entendre, de 1’écouter et aussi de lui
répondre. Voila qui lui vaut le magnifique qualificatif d’« &me vivante » %%,

Ceci requiert de I’homme D’attitude de totale disponibilité, analogiquement fondée sur
le rapport du serviteur a son maitre (Mt 13, 27 s; 18, 23; 24, 45 s). Evidemment, pour
qu’une telle dialectique s’instaure, ’humain se doit de reconnaitre Dieu comme I’instance
derniére qui le constitue de maniére ultime, devant qui les autres instances sont appelées a
devenir avant-dernieres. L’Ecriture a toujours considéré Dieu comme la Source de la vie.

Rien n’existe qui ne soit parole et pensée de Dieu. C’est bien lui, Dieu, qui donne a ’homme

89 M. BEAUDE, Théologie du temps : le temps comme référence et la vie du royaume de Dieu, Paris, Cerf,
1991, p. 120.
293



la vie, le mouvement et 1’étre (Ac 17, 28). Il lui confie « le mandat de remplir ses taches

849 Voila pourquoi dans son

dans le monde et c’est donc devant Dieu qu’il répond d’abord »
¢bauche d’explications sur le curieux pluriel « Dieu dit : Faisons I’homme a notre image »

de Gn 1, 27%*, Francois Castel propose, entre autres interprétations, ’idée suivante :

« Dieu ne se parlerait pas a lui-méme, mais il parlerait déja a I’homme. Car 1’étre
qu’il va créer ne trouvera sa veéritable stature que dans le dialogue : Dieu fagonne,

mais I’homme ’interpellera, et de ce dialogue surgira I’homme véritable »**.

Cette interprétation est d’une telle profondeur et saveur qu’on n’aura jamais fini de
comprendre la richesse de ses implications théologiques et d’en mesurer la portée.
D’emblée, nous y découvrons la condition créée de I’étre humain. Ce dernier apparait situé.
Il ne se congoit avant tout que dans une relation de dépendance vis-a-vis de Dieu, une
relation de Créateur a créature. Cela revient a dire avec M. Beaude que « I’étre de I’homme
est : exister par la Parole de Dieu pour Dieu, pour L’écouter et Le servir ; il n’advient a
I’humanité spécifique que de par sa relation a Lui, autrement il n’est qu’animal savant et
puissant ; cela ne suffit pas a faire ’homme; c’est trop peu »**. Avec une pareille
conception de I’étre humain, nous voyons facilement que ni le progrés des connaissances
scientifiques ni la technologie la plus avancée ne suffisent a rendre compte de sa grandeur.
Le secret de sa grandeur réside dans la relation avec Dieu.

Au regard de la Parole révélée, le statut de ’humain n’est jamais suiréférentiel. Nous
pourrions donc inférer que ce qui fait la créaturalit¢é de I’humain, ce n’est pas tant sa
matérialité, mais la dépendance exprimée dans le fait que basar ne saurait subsister par lui-
méme sans le souffle divin. Nous avons eu l’occasion de le souligner en parlant des
composantes psychosomatiques de I’humain dans un contexte biblique. Le message
incessant ici est que 1’étre humain est dans I’obéissance a une Parole douée de puissance
déterminante et sollicitant, en retour, une réponse dynamique. Dans son histoire, le peuple

d’Israél a fait I’expérience d’un Dieu qui s’est révélé, dans le cadre de I’ Alliance, comme le

80 P BUHLER, « L’étre humain — a I’image de Dieu. Essai d’explication dogmatique », in P. BUHLER (dir.),
Humain a I'Image de Dieu, p. 274.
841 | ’interprétation que fait F. Castel sur ce texte de Gn 1,27 se distingue de ceux qui y voient ’arriére-fond
d’un Dieu trinitaire avant I’heure. Ce qui, a notre avis, ne serait ni moins ni plus d’un anachronisme forcé.
82 £ CASTEL, Commencements, p. 41.
83 M. BEAUDE, Théologie du temps, p. 121.

294



«Je Suis », comme Libérateur avant d’étre confessé Créateur. Le peuple a connu des
déboires cuisants (chutes, errance, esclavage social et psychologique [victime des passions,
des enfermements], exils, ...) imputés a sa rupture relationnelle avec Dieu.

Les Hebreux en sont arrivés a une Vérité fondamentale, a savoir « écouter les
commandements de Yahvé, c’est choisir la vie » (Dt 30, 15-19). Hors de cette relation,
I’humain s’évanouit. Cette conviction est tellement ancrée dans la mentalité biblique qu’on
voit les Synoptiques s’appuyer sur la relation « pere/fils » pour exprimer analogiquement la
dialectique Créateur/créature. L’homme ne se réalise, ne se concrétise que dans une relation
filiale, communicative, faite d’écoute. « Heureux ceux qui écoutent la Parole et la mettent en
pratique », déclare Jésus a ceux qui lui signalent la présence de sa parenté biologique (Lc 11,
28 ; Mt 12, 46). « Bienheureux ceux qui vivent non seulement de pain, mais aussi de toute
parole qui sort de la bouche de Dieu » (Mt 4, 4), lance-t-il encore au détracteur qui veut le
soustraire a son projet de vie en lui faisant réver un monde illusoire qui, a I’évidence, n’est
qu’une idole, une chose frelatée, une vanité, un néant.

Au centre de la foi chrétienne, on trouve I’affirmation que I’humanité essentielle
s’opere dans «la relation de I’oreille compréhensive a la voix de Dieu instaurant une
communication, une situation de "dire, entendre, répondre” »*_ Plus éclairante encore est
cette réflexion que nous livre J.-M. Maldamé dans son article ou il instruit une vaste enquéte

sur le propre de ’homme et sa place dans le monde des vivants. Il vaut la peine de le citer :

« (...) I’étre humain, créé a I’image de Dieu, comme sa ressemblance (Gn 1, 26),
est appelé a vivre avec Dieu une relation volontaire et réfléchie, confirmée en des
situations diverses. L’étre humain doit devenir enfant de Dieu ; il doit le faire
librement et cela implique la possibilité de dire oui ou non. De fait, 1’histoire
humaine est tissée de oui et de non, et en conséquence de bonheur et de malheur
(...), puisque Dieu a remis I’homme a son conseil. Ainsi le don de I’étre est-il
spécialement pour I’humanité un devoir étre. L’étre humain doit se construire lui-
méme, batir une vie sociale fraternelle et construire un monde pour les générations

a venir »®%,

84 M. BEAUDE, Théologie du temps, p. 120.
85 J.-M. MALDAME, « En quéte du propre de "'Homme », p. 305.
295



Nous le comprenons bien : I’étre-homme se joue dans le pour ou contre, entre le refus
et I’accueil. Le Dieu de la Révélation est un Dieu qui appelle. L’appel, nous le savons, place
le sujet devant une alternative : répondre « oui» ou répondre «non ». Personne ne peut
obliger a y répondre. On le dira autant du Dieu biblique. Il ne s’impose pas. Son action est
un accompagnement des possibles, une persuasion. 1l laisse le vivant dans sa totale liberté.

Un deuxieme élément que met en relief I’interprétation de 1’expression « faisons
I’homme » telle que proposée par Francois Castel, c’est I’appel a la collaboration, au
dialogue de la part de I’humain. En effet, en disant « faisons I’homme... », ¢c’est comme si
Dieu s’adressait a ’homme que sa parole est en train de créer en lui disant : « ensemble,
faisons I’homme ». Si Dieu nous a faits sans nous, il ne nous fera pas sans nous. Le « faire »
pourrait s’entendre comme « le fruit du dialogue, de I’alliance des deux altérités Dieu et
Adam (Adam créé au sixiéme jour récapitule ou rassemble en lui toute la création) »**. La
méme ligne d’approche se trouve chez André Wénin. Il voit 1a une invitation que Dieu
adresse aux humains et, narrativement, aux potentiels lecteurs « a coopérer par leur "faire” a
son agir créateur de maniére a porter celui-ci & son accomplissement »**’.

Plus évocatrice encore est cette réflexion que mena un auteur francais du début de la
Renaissance, Jean Pic de la Mirandole (1463-1494). Dans un texte qui garde sa pertinence,
cet auteur a exprimé d’une maniére remarquable cette ligne d’approche quand il essaie
d’imaginer les consignes que Dieu a données a Adam lors de sa création. Voici ce qu’il
écrit :

«Nous ne t’avons donné, Adam, ni demeure fixe, ni forme qui te soit propre, ni
aucune fonction qui te soit particuliere, car c’est selon ton désir et selon ton
jugement que tu pourras avoir et posséder la demeure, la forme et la fonction de ton
choix (...). Toi qui es sans contrainte, conformément & ton libre arbitre, entre les
mains duquel nous t’avons placé : ¢’est toi qui t’assigneras a toi-méme les limites
de ta propre nature ... C’est dans la liberté et I’honneur, en créateur et en fondateur
de toi-méme, que tu te faconneras selon tes préférences. Tu auras le pouvoir de
dégénérer vers les formes inférieures de la vie, celles des bétes. Tu auras le
pouvoir, selon le jugement de ton ame, de renaitre aux formes les plus élevées qui

sont divines »**¢,

88 p DAUTAIS, Le chemin de I’homme selon la Bible, p. 69.

87 A, WENIN, D’Adam a Abraham ou les errances de [’humain, p. 40.
848 D’aprés R. DUBOS, cité dans J. ARNOULD, Choisir [’ humain, courtiser la terre, p. 73.

296



Sans doute le stade actuel auquel I’homme est parvenu a travers 1’écoulement de
temps s’avere-t-il irréversible. Autant I’ignorance du caractére contingent et aléatoire des
mécanismes qui ont présidé a I’émergence progressive de ’humanité dans le processus de
I’évolution serait inacceptable, autant il s’aveére que, pour I’Ecriture, la vraie question n’est
pas de faire le choix d’étre homme, mais d’en choisir la qualité. La question décisive et
déterminante, comme 1’a mis en évidence le généticien et mathématicien frangais Albert
Jacquard, ici est : « Quelle humanité voulons-nous devenir ? »*°. Le Dieu révélg, répétons-
le, est un Dieu qui parle a I’homme qui entend et qui répond aujourd’hui dans la dynamique
de son existence. La question posée jadis a Adam : « Ou es-tu ? » (Gn 3, 9) et celle adressée
a Eve: «Qu’as-tu fait 1a? » (Gn 3, 13) sont des questions universelles, d’une actualité
jamais tarie. Elles concernent I’humain de tous les temps sur ce qu’il est devant Dieu, en soi-
méme et sur le sens de ses propres actes. Au demeurant, elles se présentent comme une
invitation, un appel a la responsabilité. Aussi I’humain doit-il, simultanément, se regarder
comme issu de la poussiére du sol et comme le fruit du souffle de Dieu.

C’est dans cette intersection que se conjugue 1’étre-homme. Autant dire que, selon
I’Ecriture, I’homme ne peut pas eviter « la situation radicale "devant” Dieu, et cela non pour
une limitation de son étre-homme mais au contraire pour une liberté qui ne fait qu’un avec la
responsabilité que cette situation lui attribue, infinie puisqu’elle se mesure (...) a Dieu
méme »*°. 11 s’ensuit qu’avec la prescription « Tu ne mangeras pas de 1’arbre de la
connaissance du bien et du mal » (Gn 2, 17), Dieu se démarque de la figure d’un pére
fouettard, au regard menagant et indiscret. Le véritable enjeu est plutdt I’avenir d’Adam. En
posant une limite au désir et au savoir de I’humain, la parole de Dieu introduit un
questionnement éthique, qui sollicite un acquiescement libre et renouvelé. Il s’agit, en
quelque sorte, d’une invitation adressée a I’humain a « renoncer a étre par lui-méme 1’ultime
et I’intime de tout, le sommet ultime et le centre intime de tout »°! Deg lors, 1’alternative
« ou I’homme ou Dieu » pronée par des humanistes athées tels que Ludwig Feuerbach, Karl
Marx, Jean-Paul Sartre, Albert Camus, cette sorte d’éthique laique qui trouve sa signature
dans la formulation de 1’écrivain russe, Fiodor Dostoievski, a savoir « Si Dieu n’existe pas,

tout est permis », ne devient-elle pas désuete ? En fait, que devient une société ou tout est

89 A JACQUARD, Voici le temps du monde de I'infini, p. 10.
80 M. BEAUDE, Théologie du temps, p. 121.
%1 H. RENAUDIN, Voici I’homme, p. 25.

297



permis ? Ne va-t-on pas retomber dans ces travers devant lesquels Jean Pic de la Mirandole
mettait Adam en garde, a savoir le risque de « dégénérer vers les formes inférieures de la
vie, celles des bétes » ?

A D’opposé, I'univers biblique présente des personnes qui, dans leur cheminement
existentiel, ont inscrit leur vie dans la relation a Dieu et lui ont permis d’intervenir dans
I’histoire. Leur maniére d’étre exprime ce qu’étre homme devant Dieu, ce qu’il convient

d’appeler I’anthropogenése dans une perspective biblique.

8.1.2. Des personnages types

Dans 1’univers biblique, ’humain est per¢u comme le partenaire d’une Alliance avec
Dieu. Sa vocation est d’étre le complice de Dieu. Bien entendu, cette derniére n’est guére
donnée une fois pour toutes. Au contraire, elle se laisse découvrir au pas a pas du quotidien.
Elle se réalise, se construit dans la douleur d’enfantement. Le peuple élu n’oublie pas que
c’est tout au long de son histoire, souvent interprétée comme un chemin de croissance vers
Dieu, que sa vocation s’est approfondie, que Dieu s’est donné le visage concret du Dieu
d’Abraham, d’Isaac, de Jacob et de Jésus-Christ. Sans doute que la Bible met en relief des
hommes qui ont réussi 1’épreuve de la mise en pratique de la Torah, inscrivant leur vie dans
la profondeur symbolique ou tout devient signifiant. La tradition chrétienne évoque des
milliers d’hommes et de femmes auxquels elle attribue le titre de saints et qu’elle présente
comme des « modéles »*? d’une vie réussie.

Un simple coup d’ceil sur des personnages tels que Noé, Abraham, Moise, David, Jean
le Baptiste permet de préciser notre propos. Nous nous en tiendrons a eux pour une raison
simple : non seulement ils appartiennent a cette catégorie des personnages bibliques les plus
célébres, mais aussi et surtout parce qu’ils entrent en scene a des moments décisifs de
I’histoire du salut. Leur trajectoire existentielle se recoit comme un chemin de croissance de
I’humain vers Dieu par-dela des contingences socio-historiques. D’entrée, illustrons notre
propos avec Noé. Vivant dans une société dépraveée, ou la violence et la corruption font la
loi, Gn 6, 9 décrit Noé comme « un homme juste, intégre parmi ses contemporains, et il

marchait avec Dieu ». Contrairement a ses contemporains, Noé est considéré comme un

852 Cf. Préface de saints, |.
298



homme exemplaire, qui maitrise ses passions et réussit a endiguer peu a peu les assauts de
«son animalité foisonnante et potentiellement violente intérieure & toute réalité
humaine »**, pour reprendre la formule d’André Wénin. Tourné entiérement vers le dedans,
il a pour ainsi dire construit son arche, fermant la porte a ses états d’ame. Son expérience
appréhende I’existence comme une initiation, une vraie ascese.

Ainsi, pour tout homme, vivre la dimension noachique de son étre signifie « vivre en
alliance avec Dieu et soumettre tous les éléments de la nature a l’autorit¢ de la
conscience »**. Chemin auquel tout humain est invité & emprunter pour acquérir la liberté
intérieure. Voie qu’empruntera Abraham, consentant a faire le deuil de son « moi »
conditionné par le milieu naturel et donc, a quitter /’homme-espéce pour devenir « I’homme-
sujet qui dit "Je” ». On le voit, comme le note avec a-propos le scientifique et théologien
Thierry Magnin dans un paragraphe ou il établit le parallélisme entre I’approche scientifique
et le devenir soi dans le registre biblico-chrétien, si d’un point de vue scientifique
« I’homme émerge de la nature dans un long processus de complexification qui permet les
conditions de montée vers la conscience (...) il y a un écart important entre I’évolution
naturelle vers ’individu de ’espéce "homme” et la personne humaine dans sa dignité, son
unicité, sa recherche autonome pour devenir soi. Il y a un écart entre 1’homme-espéece et
I’homme-sujet qui dit "Je” »**°.

Abraham a regu I’injonction « d’aller vers, de quitter... » (Gn 12, 1-3), qu’André
Chouraqui traduit par « Va vers toi... ». Injonction qui I’incite a se remettre en route, a
avancer plus loin vers l’inconnu et, partant, ’entrailne a 1’arrachement radical a ses
possessions : la terre, la tribu, c’est-a-dire a la sécurité du groupe avec ses schémas de
pensée conventionnels, pour oser vivre la différenciation, s’engager dans la quéte d’identité
et d’intégrité, assumer sa singularité irréductible. Une telle démarche, comme I’écrit le
théologien orthodoxe, Philippe Dautais, « traduit dans le chemin de tout étre humain le
passage de I’ego a I’étre »3°_Elle conduit a I’émergence de 1’état adulte, a I’avénement du
sujet. Dans une perspective biblique, ce passage consiste a vivre sa créaturalité, dans la

conscience de la filiation divine et dans la conformité a I’appel de Dieu en soi. Entendu

83 A, WENIN, D’Adam a Abraham ou les errances de I’humain, p. 45.

84 p_ DAUTAIS, Le cheminement de I’homme selon la Bible, p. 189.

3% T MAGNIN, Devenir soi a la lumiére de la science et de la Bible, p. 271-272.
86 p, DAUTAIS, Le cheminement de [’homme selon la Bible, p. 111.

299



comme chemin de purification et d’arrachement au milieu clos de la maison de son pére, le
« Vva vers, quitte ...» fait de I’humain 1’acteur de sa réalisation, lui permet d’entrer dans un
nouveau monde de relations allant s’¢largissant. Il suppose la confiance et I’obéissance a la
Parole de Dieu. Deux attitudes qui ont conduit Abraham a consentir au sacrifice d’Isaac, son
fils.

S’il est un autre aspect important que souligne le «va vers, quitte... », c’est
I’ouverture a une promesse. A 1’arriére-fond, il y a cette vérité que le chemin de la vie et de
I’épanouissement n’est jamais acquis. En méme temps, on discerne une invitation a vivre
dans I’espérance, a adopter librement une attitude qui fait échec a la mort, a accepter d’agir
en sujet responsable. S’y engager, c’est devenir pour autrui porteur de bénédiction, une
chance de vie et un acteur de libération. La figure de Moise est trés évocatrice sur ce point.

La tradition biblique décrit Moise tout a la fois comme un « homme fidele dans la
maison de Dieu, comme serviteur, pour rendre témoignage de ce qui devait étre annoncé »
(Hb 3, 5) et, particulierement, comme un homme de parole et d’action, un législateur hors
pair dont I’enseignement va marquer les siecles. C’est au fil des événements et des
circonstances existentielles que Moise va forger sa personnalité, se découvrir. Aux prises
avec des incompréhensions, avec la fragilité, il prend du recul, se retire dans le désert de
Madian, dans un regard tout intérieur, pour interroger la part ultime de lui-méme. L4, il fait
une expérience d’ouverture du regard sur la profondeur du réel : il découvre «un feu qui
brdle et ne se consume pas ». Au plus profond de lui, il entend une voix qui, a I’instar du
daimoén socratique, lui révéle son nom ("Je suis celui qui je suis”), justifie le pourquoi de son
intervention ("J’ai vu la misere de mon peuple”) et qui, finalement, dévoile a Moise une
tache spécifique. Expérience programmatique qui, non seulement sonne comme un déclic,
mais va engager Moise sur un chemin de libération, lui apprend a lire le cosmos comme un
espace théophanique et le purifie des regards chosifiants. En somme, elle vaut un appel
adressé a tout un chacun a porter le «regard au-dela de nos préjugés, de nos concepts,
d’écouter gratuitement sans idée de récupération »> ', & se laisser saisir par le réel au lieu de
chercher a tout capter, a tout analyser, a tout manipuler.

En tout, Moise apparait comme un homme de foi et d’écoute. Sa proximité avec Dieu

a travers I’ Alliance sinaitique lui donne d’étre grand, d’exercer une mission qui dépasse ses

87p, DAUTAIS, Le cheminement de [’homme selon la Bible, p. 141.
300



capacités personnelles. Au reste, il s’affirme comme un initiateur, une personne qui donne
sens a I’histoire, I’homme de Paque, qui « permet le passage de 1’état d’esclavage a celui
d’homme libre ou de 1’état d’objet a celui de sujet »*°, Derriére son personnage, on percoit
I’assurance de la coopération de Dieu a notre chemin de transformation et
d’accomplissement. D’une part, il nous révele que c’est par et grace a la relation avec Dieu
que ’homme acceéde a son humanité et, d’autre part, il nous rappelle qu’au plus intime de
chacun résonne un appel a sortir des servitudes les plus diverses, a étre libre, a devenir soi
avec les autres, grace au chemin d’Alliance avec Dieu.

Les dix Paroles cristallisées dans le double commandement d’amour constituent le
point focal ou se noue et se dénoue le chemin d’humanisation. A. Wénin écrit a ce sujet,
dans L ’homme biblique, que « la loi des dix paroles de vie ne fait rien d’autre que d’ouvrir
un chemin ou Israél pourra assumer librement ces dons regus (liberté et vie) et épanouir ce
qu’il est devenu en acceptant de passer la mer des Joncs. Ce qu’il recoit au cceur de
I’ Alliance, ¢’est en quelque sorte le mode d’emploi du don de la liberté et de vie »*°.

David va s’appuyer sur cette ligne. Avec ses qualités, mais également avec ses failles,
ses erreurs, ses ratés, la figure de David nous apprend que ’homme n’est pleinement humain
qu’en présence de Dieu. De fait, I’ascension en humanité, a la royauté, ne réside pas
tellement « dans la prétention prométhéenne mais dans I’humble acceptation de sa condition
humaine ouverte sur la transcendance, sur la grace divine »*®°. S’ils sont appréhendés dans
cette veine, les combats qu’il a di mener dans sa vie illustreraient, paraboliquement, ses
propres combats intérieurs, autant d’efforts employés pour ajuster les différents aspects de sa
vie. Ils éclaireraient d’un jour nouveau le combat intérieur que tout humain est appelé a
assumer pour accéder a sa propre parole. Autant que faire se peut, ils figurent ’appel a lutter
de toutes leurs forces contre les idoles dans leur diversité de formes et d’expressions, c’est-
a-dire a réagir vigoureusement contre les négativités congues comme pesanteur de 1’anti-
création. Il apparait que le chemin d’humanisation, disons ’acces a la pleine liberté, suppose
une rupture radicale avec toute forme d’aliénation.

Il'y a aussi Jean Baptiste. Considéré comme le plus grand des enfants des hommes (Mt

11, 11), il a réussi a forger sa personnalité. L’un de ses plus grands mérites est d’avoir

%8 E_Pic, Aux origines des concepts de personne et de communauté, Paris, L Harmattan, 2010, p. 21.
89 A WENIN, L’Homme biblique, p. 128.
80 p, DAUTAIS, Le cheminement de [’homme selon la Bible, p. 175.

301



renversé la logique cainique, « cette rivalité meurtriere de Cain et Abel » pour s’ouvrir a
I’altérité¢ dans sa relation avec Jésus. Son ajustement a Dieu D’affranchit des structures
mortiféres et de I’esprit de comparaison qui entretient la rivalité, lui permet d’opérer
le passage de 1’ego a 1’étre, de sa propre volonté a la Volonté de Dieu, du Moi a Dieu en

81 Attitude qui, de maniére

moi : « Il faut qu’ll croisse et que le moi diminue » (Jn 3, 30)
trés juste, appelle I’auto-effacement, la mort a soi-méme, la mort & ses certitudes, pour
s’ouvrir a I’altérité. Or, quiconque fait preuve d’une telle capacité, s’ouvre a une nouvelle
maniére d’étre homme.

Il résulte de ce parcours réflexif sur ces personnages bibliques évoqués, et tant
d’autres, aussi bien du Premier que du Deuxieme Testament, tout comme pour ceux que la
tradition chrétienne appelle des « saints », que le chemin de croissance en humanité n’est
jamais joué d’avance. Le monde biblique et la tradition chrétienne sont ainsi traversés par
I’idée que c’est au cceur des contingences historiques que I’homme apprend a émerger de la
nature pour devenir un étre libre, animé du souffle de vie du Créateur. C’est un chemin de
perpétuel enfantement car c’est aujourd’hui que Dieu crée. 1l est un travail d’initiation, un
long processus au cours duquel [’humain s’emploie a assumer, a dépasser les déterminismes
cosmiques, & soumettre tous les éléments de la nature a la conscience. Un tel chemin, pour
reprendre le théologien orthodoxe Philippe Dautais, qui nous a le plus inspiré dans 1’écriture
de cette section, apparait comme «une longue gestation de fils de Dieu, une longue
ascension vers le principe originel, une humanisation progressive, tant il est vrai que
I’homme n’est pleinement homme que lorsqu’il exprime pleinement 1’image de Dieu qu’il
est. Ce chemin procéde de dévoilement en dévoilement vers les dévoilements [sic] qui n’ont
pas de fin. Tout reste a vivre... »302

La force de ces propos est telle qu’ils résument 1’ensemble du parcours réflexif que
nous venons d’esquisser. Par ailleurs, s’il y a a en dire davantage, c’est simplement que,
d’un point de vue biblique et théologique, le statut de ’humain est avant tout d’étre en
posture de créature de Dieu, de vivre sa créaturalité et ses implications. En ce sens, étre

humain signifie se réaliser devant Dieu et devant les autres. Il s’agit, en fait, d’'un combat,

fruit d’un choix socioculturel fondamental.

8lp, DAUTAIS, Le cheminement de [’homme selon la Bible, p. 178.
%2 Ibid, p. 209.
302



Pour conclure ces réflexions, posons trois inférences majeures :

(1) Dieu se révele aux hommes. Certains hommes se disent porteurs d’un appel et d’une
mission particuliers. Reste qu’autant Dieu doit étre reconnu comme la source de tout appel,
autant cette révélation doit étre comprise comme la réalisation du veeu profond de vérité
inscrit dans ’humain. Dieu accompagne, suscite les capacités, les potentialités intimes dans
I’homme vers un accomplissement. Ceci nous affranchit du fatalisme, d’un destin préétabli.
(2) Ces réflexions confortent ce que nous avons déja dit concernant I’action de Dieu. Il
ressort que Dieu n’agit pas avec force, ne restreint pas I’autonomie de ’homme. Il agit par
sa puissance d’attraction, par "l’attractivité¢” du bien qui, pour paraphraser le théologien
allemand M. Kehl, "incline” ’homme a se conformer sans contrainte a I’intention de Dieu.
C’est de cette maniére seulement que 1’amour de Dieu met des hommes en mouvement, les
séduit, les invite a avancer sur le chemin du salut. Mais «la réussite de cela dépend
substantiellement de la mobilité, de la réceptivité et de la réactivité d’une créature vis-a-vis
d’une telle sollicitation »*%,

(3) Le choix divin n’est ni nécessaire ni arbitraire. Mais il rend possible et « appelle
I’émergence de la liberté de la personne humaine »*** pour le bien de chacun et de la
communauté, pour faire réussir la création. Cette liberté s’acquiert au terme d’un processus,
d’une entreprise parfois longue et laborieuse, dans une attitude d’ouverture réceptive et de
confiance en Dieu.

Dés lors que I’homme biblique apparait moins intéressé par une connaissance
scientifique du monde que par une éthique fondée sur la Parole de Dieu, vécue dans un
réseau de relations multiples, ne faudrait-il pas poser la charité¢/amour comme le critére
d’hominisation-humanisation par-dela 1’éthique éliminatoire véhiculée par ce qu’il convient

de nommer le « darwinisme social » ?

83 M. KEHL, « Et Dieu vit que cela était bon », p. 366.
84 Cf. F. EUVE, « Le quadruple défi darwinien », p. 495.
303



8.2. L’amour comme lieu d’accomplissement de I’homme dans une
perspective biblique et chrétienne

L’une des grandes théses qui émerge de la théorie de I’évolution (voire de la
sociobiologie) est que le comportement éthique de ’homme et les valeurs morales tels que
I’altruisme, la sympathie, la solidarité, n’obéissent a aucune instance transcendante. Pour
Darwin, les « instincts sociaux, qui sont a la base du développement du sens moral », sont le
fruit de la sélection naturelle®®. A sa suite, certains (c’est le cas des sociobiologistes) les
considerent tout simplement comme des expressions visibles du besoin des genes a assurer
leur reproduction.

Il en va autrement dans la révélation. La Bible parle d’un Dieu d’Alliance, confessé a
la fois comme Amour et fondement de tout amour. Ici, I’amour a valeur d’idéal a atteindre,
de finalité. Il occupe en tout cas une place centrale dans la Bible. Il comporte et se traduit
par un ensemble de valeurs qui informent I’agir humain pour le bien de ’humanité et de la

création. 1l vise a faire réussir ce que le langage évangélique appelle le Régne de Dieu.

8.2.1. L’amour du prochain et sa centralité dans une perspective biblique

A la question « du pourquoi de la création », la réponse croyante est : la création est
I’ceuvre de Dieu qui est I’Amour méme (1 Jn 4, 7). L’amour désigne a la fois I’essence de
Dieu et son attribut qu’il veut voir épouser par ses créatures, en particulier par I’homme,
créé a son image et a sa ressemblance.

En effet, dans son adresse a ses coreligionnaires, Moise leur explique le pourquoi de

leur élection par Dieu et les enjeux impliqués dans cette élection :

« Si Yahvé s’est attaché a vous et vous a choisis, ce n’est pas que vous soyez les
plus nombreux de tous les peuples (...). Mais ¢’est par amour pour vous » (Dt 7, 7-
8).

De 1a suit que loin de récompenser 1’excellence, le Dieu qui fait irruption dans

I’histoire du peuple d’Israél est celui dont I’amour se tourne vers le plus petit, le moins

85 C. DARWIN, La Descendance de I’homme et la sélection sexuelle, p. 677.

304



puissant. Cet amour, faut-il le noter, n’avantage pas un individu par rapport a d’autres
individus. Il s’applique a toute la société dans sa complexité. Finalement, c’est ’homme qui
est interpelé dans sa maniére d’étre et de vivre. A la maniére de Dieu qui se montre
compatissant et soucieux du devenir de tout humain, prend parti pour le faible, représenté
par la figure de la veuve, de I’orphelin ou encore de 1’étranger (Dt 10, 18), I’option pour ces
catégories sociales devient le chemin d’humanisation.

C’est sur ce socle que les prophétes vont axer leur message. Ainsi les verra-t-on tour a
tour et a différentes époques revenir sur I’idée que la fidélité a Dieu se joue dans I’attitude a
I’égard des pauvres. Amos (4, 4-5), Osée, Isaie (Is 1, 1-17 ; 58) et Michée, pour ne citer que
ceux-la, vont militer contre 1’exploitation des faibles qu’ils assimileront a la trahison de
I’Alliance avec Yahvé. Ce, d’autant plus que les inégalités sociales et 1’exploitation des
faibles minent la solidarit¢ fondée sur 1’Alliance qui, au demeurant, suppose une vraie
fraternité sociale (cf. Mi 6, 6-8). Pour sa part, le Fils de Dieu, Jésus, en devenant un membre
de D’espéce humaine, va non seulement s’inscrire dans cette tradition, mais encore
manifester pleinement le visage humain de I’amour divin et montrer ce que I’amour signifie
et implique.

Des textes tels que Mt 25, 31-46 et Lc 10, 30-35 sont, a cet égard, trées emblématiques.
IIs font valoir deux éléments anthropologiquement significatifs. Ils universalisent I’amour et
élargissent la notion du prochain a tout étre humain concret. Dans cette mouvance, la
communauté chrétienne naissante va s’employer a vivre ce que certains appellent
['ultrasocialité humaine, une fraternité qui dépasse les limites du petit groupe ethnique ou
culturel et qui s’ouvre a toute I’humanité®®. Cette fraternité sans frontiéres, transcendant des
déterminismes de nature raciale, sociale et sexuelle : il n’y a plus ni maitre ni esclave, ni juif
ni paien, ni homme ni femme ; tous sont freres en Jésus-Christ, écrira Paul de Tarse aux
Galates (Ga 3, 28).

En clair, des prophétes a la communauté chrétienne naissante, en passant par le Verbe
de Dieu incarne, le message biblique est sans équivoque : I’amour est le maitre mot qui
éclaire la vie. En ce sens, «é&tre humain, c’est donc répondre a un appel : appel de

I’humanité dans le propos de solidarité, de communication, de responsabilité ... mais aussi

86 Cf. E. CHARMETANT, « L’action créatrice a I’ére de la technoscience. Vers une amélioration de ’humain »,
in F. EUVE, B. CHOLVY et J. ALEXANDRE (dir.), L action créatrice. Ce qu’en dit la théologie, p. 28-29.

305



appel du créateur transmis par des médiations humaines au cours de I’histoire »*’. A
I’homme s’impose la nécessité de répondre « me voici » devant le visage de ’autre ; une
réponse qu’E. Levinas désigne éloquemment comme signe d’humanité, comme impératif et,
plus encore, comme signe d’obéissance au Plus-Haut. En effet, ce philosophe qui revendique
la possibilité de penser avec la Bible met en évidence la particularité de 1’univers biblique. I
en tire I’enseignement que, non seulement 1’homme « est cousu de responsabilités »*%® vis-a-
vis du prochain, mais encore le visage de ce dernier le requiert, lui parle, I’appelle a
répondre, a sortir de son ego pour s’occuper de sa souffrance et de sa mort. Devant le visage
d’autrui, laisse entendre E. Levinas, ’homme n’a d’autre réponse possible qu'un « me
voici » d’un respect infini et d’une responsabilité sans limites, « irrécusable, précédant tout

consentement libre, tout pacte, tout contrat »*

, mais sans jamais vouloir ramener autrui a
soi ni le totaliser a partir de ses pouvoirs. Cela sous-entend que 1’humain accomplit son
destin d’humain dans sa capacité a laisser la place au soleil a I’autre et a répondre aux
sollicitations de ce dernier, qu’elles soient inarticulées ou articulées.

Tel que I’humain se présente, répondre a autrui « me voici » c¢’est, du coup, I’occasion

pour cet humain d’assumer sa place de vizir de Dieu, de mandataire accrédité, de prétre et de

son étre-image selon ce qu’écrit, pour sa part et avec une forte vue, Adolphe Gesché :

« Dans I’Exode, I’identité de Dieu lui-méme ("Je suis” : Ex 3, 14), est "précédée”
par un "Me voici” (")’ai entendu la clameur de mon peuple” : Ex 3, 6) et demeure
dans la suite ("Je serai avec toi” : Ex 3, 12). Cette identité est belle et bien confiée a
I’homme, c’est a lui de la dire : « Le Seigneur dit a Moise : "Qui a donné une
bouche a I’homme ? N’est-ce pas moi, le Seigneur ? Et maintenant, va, je suis avec
ta bouche” » (Ex 4, 11-12) ; tres exactement, je me reconnaitrai dans ce que tu

diras de moi »*"°.

Il convient de dire que dans I’herméneutique de 1’histoire comme libération et comme
création, le langage biblique s’entend comme don et comme élection, responsabilité. En
effet, de la méme maniere que Dieu lui-méme, le premier, dit : « Me voici », le Christ qui,

en entrant le jour du Sabbat dans la synagogue, déroule le rouleau du prophete Isaie qu’on

87 J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 262.
88 £ LEVINAS, Humanisme de [’autre homme, Saint Clément de Riviére, Fata Morgana, 1972, p. 109.
89 |p, Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence, Malesherbes, Maury-Impimeur, 2011, p. 141.
870 A GESCHE, Dieu pour penser, t. VI : Le Christ, Paris, Cerf, 2001, p. 109.
306



lui avait présenté et lit le passage ou il est écrit « I’Esprit du Seigneur est sur moi parce qu’il
m’a consacré par I’onction pour annoncer la bonne nouvelle aux pauvres. Il m’a envoy¢ ... »
(Lc 4, 16-19), ainsi ma présence demeure-t-elle un mouvement gratuit de présence et de
responsabilité pour autrui dont le visage, dans sa nudité sans defense, est déja une demande.
« Demande mendiant, misere de mortel ; mais, a la fois, autorit¢é qui m’assigne a
comparaitre, qui m’assigne a répondre, mortel dont la mort "me regarde” au-dela de la
mienne. Originelle obligation a laquelle, en guise de moi, je suis consacré et élu. "Tu
aimeras ton prochain comme toi-méme” ou "Tu aimeras ton prochain, c’est cela toi-
méme” » ',

La est I’essenticl du message biblique, sa particularité pour ainsi dire. 1l est bien
évident qu’ici, le souci d’autrui I’emporte sur la recherche d’intéréts particuliers ou
égoistement nationaux. En clair, ’humain ne s’accomplit en humanité qu’en se mettant au
service du prochain, en vivant dans une attitude de non-indifférence pour autrui, en
I’accueillant indépendamment de ses qualités. Plus exactement, I’homme n’advient a la
vérité de son humanité que lorsqu’il renonce a la volonté de puissance pour accepter d’étre
interpellé par 1’autre et regarder vraiment le visage de ce dernier sans esquive : la victime, le
pauvre, la veuve, 1’orphelin, le frére. Plus concrétement encore, I’humanité de ’homme nait
dans la reconnaissance du visage de I’autre qui hurle « justice, paix », dit «j’ai faim, j’ai
soif, je suis un étranger, accueille-moi, ne m’opprime pas, je suis faible, démuni, ne
m’écrase pas, accepte-moi tel que je suis, donne-moi un logis, ... ». Cela se fait, s’accomplit
au prix d’un combat, d’une lutte a soi-méme et contre les antivaleurs.

Bien entendu, sans perdre de vue que I’humain est une créature parmi d’autres et sans
non plus étre « naive sur le fonctionnement des sociétés humaines et du monde dans son
ensemble »*’%, la Bible laisse entendre que c’est en s’éveillant a la paix, 4 I’amitié, a la
fraternité et en travaillant a la déconstruction des mécanismes de la décréation que I’humain
accomplit un pas supplémentaire, trés marquant, dans le processus d’humanisation. L’amour

4873

dans la vérité®’® est un critére majeur d’humanisation. Il fait croitre ’homme, lui fait

découvrir ce qu’il est vraiment. Quand Xavier Le Pichon considere que la qualité de réponse

81 E_ LEVINAS, 4 [’heure des nations, Paris, Minuit, 1988, p. 128.
872 F EUVE, « Le quadruple défi darwinien », p. 492.
873 Pour le Pape Benoit X VI, I’'amour doit se vivre dans la vérité, ¢’est-a-dire sans hypocrisie ni faux-fuyants.
A cause justement de ce lien étroit avec la vérité, I’amour devient une expression authentique de I’humanité et
un élément d’importance fondamentale dans les relations humaines, méme de nature politique. Car, poursuit le
Pape, ce n’est que dans la vérité que I’amour resplendit et qu’il peut étre vécu avec authenticité (BENOIT X VI,
Lettre Encyclique Caritas in Veritate, n° 3).

307



qu’on apporte a la question « qui est mon prochain ? » « détermine en grande partie le degré

d’humanisation de la société »*'*

, 1l voit juste. Nous entendons par la que I’amour du
prochain définit la valeur d’une civilisation, de I’individu. N’est-ce pas dans ce méme élan
d’esprit que, appréhendant la question du point de vue évolutif, J.-M. Maldamé soutient que
« la naissance d’un amour d’amitié (qui implique la reconnaissance de 1’altérité et la gratuité
de I’amour) apparait comme le moment le plus important de 1’histoire universelle, puisqu’en
cet acte le monde arrive a sa vérité »*" ?

Au regard de ces propositions, le mouvement de I’amour revét un statut ontologique. Il
constitue 1’étre de I’humain. Pour expliciter ce propos, il n’est qu’a évoquer I’hymne a
I’amour de la Premiére Lettre de Paul aux Corinthiens : le défaut d’amour implique le déficit
de I’étre homme. La présence d’amour dit 1’éminence de 1’étre homme : « Si je n’ai pas
d’amour, je ne suis pas..., je ne suis rien, je ne suis que ... » Nous découvrons la le réle
structurant de 1’amour, celui de contribuer a I’accomplissement de 1’humain, a la réalisation
du veeu profond de vérité inscrit dans son intime. Dans le méme temps, il faut se dire que le
devenir humain est un long processus d’émergence et d’apprentissage, qui Se Vit,
s’accomplit au cours du temps et se découvre au pas du quotidien. Ce qui évite de revenir a
une situation passee, a un état de référence qui aurait été perdu, mais instaure une situation

876

nouvelle, encore inédite®””, non déterminée par le passé.

8.2.2. Etre humain c’est vivre 'amour dans ses déclinaisons

La Bible fait mention du mandat adressé aux étres vivants de «croitre et de se
multiplier » (Gn 1-2,4a). Ce mandat sous-entend que 1’existence sera au prix d’un combat.
Cependant, face a une logique de concurrence qui, a I’évidence, débouche sur la violence,
I’esprit de rivalité, 1’élimination des faibles ou des moins adaptés et le triomphe des
puissants, une mission particuliére est confiée a I’homme : « Soumettre et dominer », qui se
lit comme un appel a assurer la régulation a la lumiére de la maniére d’agir de Dieu dont la
toute-puissance n’a rien a voir avec la puissance absolue. Cette toute-puissance est patience

et douceur. Il s’y dégage une invitation a faire place a la vie de I’autre qui, a son tour,

874 Cf. X. LE PICHON, Aux racines de I’homme. De I’homme a I’amour, Paris, Presses de la Renaissance, 1997,
p. 137.

875 3.-M. MALDAME, Le Christ et le cosmos, p. 267 ; cf. ID, Le Christ pour ['univers, p. 244.

876 Cf. F. EUVE, Darwin et le christianisme, p. 153.

308



implique le pardon-réconciliation. Et c’est a ce prix-la que ’homme se réalise en « image du

Dieu créateur ».

i. L amour est don de soi et décentrement vers [ autre

Désir, aspiration, recherche du «bien de 1’étre aimé», I’amour suppose le
décentrement de soi : la volonté de laisser la place a ’autre, de sorte que de ’altérité et de la
relation adviennent. Qu’est-ce que cela peut vouloir dire ? Dans ses entretiens avec Peter
Seewald au sujet des questions que 1’homme d’aujourd’hui pose a I’Eglise, le cardinal
Joseph Ratzinger, devenu Benoit XVI, ébauche une réponse a cette question quand il écrit

au sujet de I’amour dans Voici quel est notre Dieu :

« L’amour comporte toujours une part de renoncement a soi, de don de soi pour

Iautre, et une part d’aide affective en vue de son bien »*”".

Pour le développer plus avant, le cardinal J. Ratzinger va prendre I’exode des Hébreux

hors d’Egypte comme cadre d’intelligibilité de son propos. Il écrit :

« Tout commence par I’appel d’Abraham. Dieu « arrache » Abraham a sa famille
et le met en route. Au fond, chaque homme doit accomplir son exode. Non
seulement il doit quitter le sol maternel pour devenir autonome mais il doit encore

quitter I’enfermement en soi-méme. 1l doit se quitter lui-méme, se dépasser »*'.

Ce que nous devons tenter de dire ici, c’est que le chemin de I’amour passe par
I’autolimitation de sa puissance ou la tentation de vouloir occuper tout I’espace, par un
difficile exode. L’amour connote une part de renoncement, de sacrifice. C’est la logique de
la fécondité qui, dans son contexte néotestamentaire, semble étre la raison ultime de ce
renoncement. Cette logique tire sa Iégitimité du principe que ne porte du fruit que celui qui
meurt a soi-méme (Jn 12, 24-25). Plus concrétement, elle s’éclaire a la lumiére de la vie et
de la mort de Jésus. Ce qui signifie que, dans une perspective chrétienne, I’amour ne peut

étre adéquatement défini qu’en désignant le Nazaréen qui, dans sa mort, qui est un acte de

877 J. RATZINGER, Voici quel est notre Dieu. Croire et vivre aujourd’hui. Conversations avec Peter Seewald
(trad. fse de Joseph Burckel), Paris, Plon-Mame, 2001, p. 131.
88 Ipid, p. 131.

309



renoncement a soi pour le bien de I’humanité, définissait ainsi le propre de I’homme qui est
de ne jamais s’enfermer dans 1’image de soi, mais de se consacrer au service des autres (Jn
15, 22) sans en attendre de bénéfice immédiat (Mt 5, 46-48; Lc 6, 32-37) et sans
discrimination.

Ainsi compris, ’amour ne peut aller que contre une logique sélective, qui légitime la
survie des plus aptes au détriment des plus fragiles. En effet, la théorie de la descendance
modifiée au moyen de la sélection naturelle exposée par le naturaliste anglais Charles
Darwin a, au fil de I’histoire, fait 1’objet d’une diversité d’appropriations et d’applications au
sein des théories économiques, sociologiques et politiques. Récupérations que Patrick Tort,
directeur de [Dinstitut Charles Darwin international, qualifie d’illégitimes et de
dangereusement erronées. Et pour cause, elles sont sans égards pour les développements
anthropologiques contenus en 1871 dans un autre grand ouvrage de Darwin, plus rarement
évoqué, et encore plus rarement lu : La Filiation de [’homme et la Sélection liée au sexe®”.
De telles appropriations, pense ce chercheur, auraient le tort de travestir la vérité sur ce que
Darwin a écrit sur I’homme. Il croit identifier trois raisons majeures a la racine de cet état de
choses : « L’hégémonie de la philosophie évolutionniste de Spencer pendant la période de
I’ascension scientifique de la théorie darwinienne ; le développement coextensif de
I’eugénisme de Galton en référence a la théorie sélective ; la conviction des « darwiniens »
considérant La Filiation comme I’extension homogéne de L Origine »**°. En amont de ces
trois causes, il y a I’extrapolation de la loi de la sélection naturelle.

Fervent lecteur de Malthus, Herbert Spencer (1820-1903) va adopter le noyau dur de
la théorie de la sélection essentiellement éliminatrice et la transposer dans les rapports
économiques et sociaux. Il développa une philosophie pronant 1’adaptation comme regle de
survie dans un contexte de concurrence interindividuelle généralisée. 1l va fustiger toute
forme de loi d’assistance et mesures visant a venir en aide aux défavorisés. Son réve sera
celui d’une société régie par les rapports de compétition-élimination, une société ou la
suprématie du plus fort est le facteur déterminant dans la lutte pour I’existence. Ce qui va
donner naissance a ce qu’Emile Gauthier (1853-1937) qualifiera de darwinisme social.
D’aprés cette théorie, I’humanité serait moins malheureuse si on empéchait les insouciants et
les pauvres de procréer. Dans la méme optique, interprétant d’une fagon spéciale les notions

de lutte pour la survie et de selection naturelle, Francis Galton (1822-1911) va consacrer ses

89 p_ ToRrT, Darwin et le darwinisme, Paris, PUF, 2005, p. 5.
80 |hid, p. 68.

310



travaux a I’amélioration génétique de la race humaine en encourageant les individus
supérieurs a avoir davantage d’enfants et d’empécher les masses inférieures, celles des
faibles d’esprit de procréer. Il va élaborer une doctrine qui prendra le nom d’eugénisme. Du
grec eu, bien et gennad, engendrer, [’eugénisme signifie littéralement bien naitre. Tout
comme la sélection naturelle assure dans I’ensemble du monde vivant la diversité des
espéces et la promotion des plus aptes a partir du tri des variations avantageuses, la méme
chose devrait se produire dans la société humaine. Il faut donc favoriser la reproduction de
ceux qui possedent des génes avantageux et empécher la reproduction de ceux qui possédent
les genes désavantageux.

I1 est bien vrai que Darwin s’était farouchement opposé a ’esclavagisme, a la guerre
d’extermination contre les indiens et les aborigenes, et considérait la frontiére entre les
hommes d’artificielle. Mais P. Tort semble ignorer que si, dans sa correspondance, Darwin
tient des opinions modérées, le chapitre 5 de La Filiation contient des propos qui donnent
libre cours & des opinions & connotation raciste, nationaliste, eugéniste et colonialiste
largement partagées en son temps et aujourd’hui encore dans une certaine mesure, que H.
Spencer et F. Galton vont pousser a I’extréme. Point n’est besoin de recenser et de ressasser
des textes de Darwin ayant trait a ce sujet. Qu’il suffise d’illustrer notre propos avec ce texte
de Daniel Becquemont, professeur émérite a I’Université de Lille III, qui reléve le paradoxe

de I’action de Darwin :

« Alors que sa maniére de rendre compte de la proximité de I’humain avec 1’animal

portait un message mortifiant et égalitaire, 1’accent mis sur le développement

oy ./ ST . : 1
tendait a restaurer une hiérarchie ou I’homme européen occupait le sommet »28L,

Revenons aux récupérations de Spencer et Galton et leurs enjeux. L’infléchissement
des scientifiques vers des idéologies axées sur la concurrence interindividuelle généralisée et
I’amélioration de la qualité biologique du groupe social par le biais de I’élimination de
catégories d’individus moins désirables aura des conséquences éthiquement injustifiables et
politiquement ruineuses. De telles pratiques ont, entre autres, conduit a la pratique de la
stérilisation de sujets atteints de pathologies déterminées (malades mentaux, fous) dans
quelques pays européens et ont inspiré le mythe de la race, jusqu’a 1’élimination physique de
personnes porteuses de maladies génétiques, mentales et de pathologies inguérissables. Elles

seront également a la base des idéologies qui vont faire le lit des pires totalitarismes du XX®

8! D, BECQUEMONT, cité dans F. EUVE, Darwin et le christianisme, p. 142.
311



siécle. Qu’il suffise de penser aux théories eugénistes du naturaliste lamarckien et fondateur
du Sozial-Darwinismus national Ernst Haeckel (1834-1919), reécupérees par I’Allemagne
nazie et mises au service d’une anthropologie raciale, parangon de 1’anti-amour. Comme le
fait remarquer Fiorenzo Facchini, professeur émérite a 1’Université de Bologne et ancien
directeur du Musée d’Anthropologie, cela semble émerger aujourd’hui dans quelques
propositions tendant a éliminer des feetus malformés ou des individus porteurs des genes
récessifs pour certaines maladies déterminées, de forme homozygote®®?.

Est-il normal de considérer 1’age ou la santé comme critéres de la dignité humaine ?
On le voit, non seulement de telles pratiques sont une négation de I’amour, mais encore elles
sapent tout principe d’égalité et conduisent a la mort. Nous le dirons davantage de ces
situations, d’hier et d’aujourd’hui, ou la logique en présence n’est autre que la loi du plus
fort et du plus compétitif, et ou les critéres sont efficacité, compeétitivité, rentabilité, laissant
au placard les faibles et les fragiles. Face a ce registre du chacun pour soi qui, a I’évidence,
conduit vers 1’esprit de rivalité et d’une lutte sans merci ou la mort tient lieu de moteur du
principe méme de la sélection, I’univers biblique ouvre une autre perspective : I’amour du
prochain fondé sur I’expérience d’un Dieu Amour et Miséricordieux. Trés clairement, il
émerge ici que « la croissance en humanité passe par le partage, que ce soit au sein des
groupes d’appartenance, dans la communauté humaine au sens large, voir au sein du
cosmos. Le Dieu du christianisme est partie prenante de ce partage. Ce n’est pas le dieu
"horloger” des déismes, rejeté a juste titre par les darwiniens. Il s’inscrit dans un véritable
¢change avec le monde, tout particuliecrement avec I’humanité, "ou rien n’est fixé
d’avance” »*%,

Le moins que nous puissions dire au terme de ce parcours réflexif est que le chemin
d’amour se révele comme un long travail d’enfantement. S’il est don de soi et décentrement

vers I’autre, ce chemin s’accomplit & travers des valeurs comme le pardon-réconciliation.

82 E FACCHINI, Les défis de [’évolution, p. 186.
83 £, EuVE, Darwin et le christianisme, p. 189.

312



ii. L ’amour s ’épanouit dans le pardon-réconciliation

Dans La mémoire, [’histoire, [’oubli, Paul Ricoeur indique que I’amour et le pardon
sont « de la méme famille »®*, bien que le premier inclue le second. Pour étre capable de
pardon, il faut d’abord que I’homme soit capable d’amour. Le philosophe herméneute
pousse sa réflexion. Il ajoute que le commandement d’aimer qui s’étend jusqu’a 1’amour
sans retour de I’ennemi, et qu’il appelle le « commandement impossible », « parait étre seul
a la hauteur de Iesprit de pardon »**°. Le pardon-réconciliation dont il est question ici, nous
voudrions I’appréhender sous son angle horizontal, ¢’est-a-dire comme un acte qui s’inscrit
dans une relation intersubjective et restaure ainsi sans condition préalable la possibilité
d’une relation renouvelée avec 1’autre, restant admis que Dieu est la condition de possibilité
de I’agir humain dans le registre biblique, son fondement méme®®®.

Une des notes spécifiques de I’Ecriture est que, tout en rapportant sans géne des récits
de violence absurde et des diverses formes d’inimitié qui figurent ’homme dans son
animalité primitive, elle met en évidence des chemins qui permettent de faire échec a la
logigue du homo homini lupus — cette expression bien connue de Plaute (254-184 av. J.C), et
diversement reprise par Desiderius Erasme (1466-1536), Francois Rabelais (mort en 1553),
Francis Bacon (1561-1626), Thomas Hobbes (1588-1679) —, cette logique qui mene a la
mort. De manicre ostentatoire ou voilée, I’Ecriture évoque des figures mythiques ou
historiques, héros et acteurs du pardon-réconciliation. Bien entendu, on y rencontre une
ribambelle de textes qui font brillamment écho a ce programme de vie et invitent a en vivre.

Dans le Premier Testament, nous mentionnerons trois cas pour illustrer notre propos. Il

s’agit de la rencontre entre Jacob et Esali (Gn 33, 1-11), de I’épisode de Joseph avec ses

fréres (Gn 42-50) et de 1’énigmatique Serviteur souffrant dont parle Isaie (Is 52, 13-53,12).

84 b RICOEUR, La mémoire, I’histoire, I’oubli, Paris, Seuil, 2000, p. 605.

85 |bid, p. 624.

88 Dans 1’Ecriture, Dieu est la source ultime du pardon. C’est dire que le pardon est I’un des attributs essentiels
de Dieu. Dans Né 9,16-17, Dieu est ainsi interpelé : « Mais tu es le Dieu des pardons ». A ce propos, qu’il
suffise de citer quelques textes tels que : Is 55, 7-10 ; Jr. 31, 31-34; 33, 6-9; 50, 20 ; Ez 16, 9-63 ; Mi 7, 18.
Comme le soulignent les trois paraboles lucaniennes du chapitre 15 : la parabole de la brebis perdue (Lc 15,3-
7), la parabole de la drachme perdue (Lc 15,8-10) et la parabole du fils perdu (Lc 15, 11-32) et tant d’autres
attestations, le Second Testament voit en Jésus 1’apothéose du pardon dans sa parole, sa pratique et sa mort.
C’est non sans raison qu’on entend la philosophe américaine Hannah Arendt écrire que « c’est Jésus de
Nazareth qui découvrit le rdle du pardon dans le domaine des affaires humaines » (H. ARENDT, Condition de
[’homme moderne, Paris, Calmann-Lévy, 1961, p. 268).

313



D’abord, la rencontre de Jacob avec son frére Esaii: « Mais Esall, courant a sa
rencontre, le prit dans ses bras, se jeta & son cou et I’embrassa en pleurant » (Gn 33, 4).
Quand, la peur au ventre, Jacob voit arriver Esaii, il s’arrange pour I’amadouer avec des
présents. Heureux de retrouver son frére jumeau, Esall court a sa rencontre, se jette a son cou
et refuse ses cadeaux. L’image est expressivement éloquente. Les deux fréres rivaux
décident de sortir de la spirale de la violence, de la rancune. Ils mesurent les conséquences
de la violence : le violent échoue a réaliser la vocation de 1’étre humain qui est d’apprendre a
« traverser sa propre animalité pour s’accomplir a I’image du Dieu de paix et de
douceur »*®". Les embrassades, qui symbolisent I’amitié, I’affection, sont, pour ainsi dire, un
signe de réconciliation. Celle-ci est, & son tour, la manifestation extérieure du pardon. Par
son refus de recevoir les cadeaux de son jeune frere, Esal nous donne la clé de
compréhension du pardon qui n’est rien d’autre que I’épiphanie d’un amour sans condition
pour quelqu’un qui ne mérite pas d’étre aimé. C’est a juste titre que le philosophe frangais
Vladimir Jankélévitch (1903-1985), dans son essai Le pardon, reléve deux dimensions
propres au pardon. D’abord, il y a la gratuité : le pardon ne pardonne jamais parce qu’il n’y

a ni innocence, ni faute®®®

. Ensuite, I’absence de condition : « Le pardon ne demande pas Si
le crime est digne d’étre pardonné, si I’expiation a été suffisante, si la rancune a assez
duré »%°, Ces deux traits, a savoir, la gratuité et I’absence de condition, sont au cceur de la
démarche d’Esaii.

Ensuite, il y a la rencontre de Joseph et ses freres (Gn 45, 1-14 ; 50, 15-21). Pour le
dire en raccourci, Joseph ne rend pas le mal pour le mal. Il pardonne. A la grande différence
de ses freres qui se sont éloignés psychologiquement de lui au point de lui dénier le statut
méme de frére, Joseph prend un chemin de rapprochement. Il rétablit la fraternité brisée. I
fait ’impasse sur un passé mal vécu pour créer un avenir véritable, il fait I’impasse sur le
droit pour laisser une chance a la vie. Il veut repartir sur de nouvelles bases, génératrices
d’un nouvel espace de convivialité et d’opportunité, d’altérité et de relation.

Enfin, la figure du Serviteur souffrant d’Isaie. Bafoué, écrasé et violenté, le Serviteur
répond a ses bourreaux et détracteurs par le refus de la violence. Il refuse d’entrer dans leur
jeu. Par son attitude, il dénonce la violence absurde qui entraine dans la ronde infernale « de

la vengeance, laquelle enferme a la fois I’agent et le patient dans 1’automatisme implacable

87 A, WENIN, La Bible ou la violence surmontée, Paris, DDB, 2008, p. 46.
888 \/. JANKELEVITCH, Le pardon, Paris, Beauchesne, 1967, p. 185.
%9 Ibid, p. 203.

314



de I’action qui, de soi, peut ne jamais s’arréter »**°. La vengeance appelle la vengeance. Le
pardon — qui n’est ni I’oubli, ni I’excuse, ni un signe de faiblesse, ni la liquidation ou un
simple compromis, ni une amnistie comme si le mal n’avait pas ét¢ commis — est tout
simplement, comme nous I’affirmions dans les quelques lignes qui précédent, le
dévoilement d’un amour irraisonné pour quelqu’un qui ne mérite pas d’étre aimé.

Au total, les trois cas que nous venons de mentionner font ressortir un message tres
éclairant dans le processus du devenir homme. Ils nous disent que celui qui pousse la
violence jusqu’a tuer se réalise a I’image du fauve qui ne maitrise pas sa sauvagerie. Il
refuse d’étre image et ressemblance de Dieu. D’ailleurs, comme I’indique son étymologie,
pardonner, « ¢’est avoir "part-au-don” de Dieu, participer a la gratuité de son amour »31 En
toute rigueur de terme, le pardon, entendu comme ’expression d’excés de I’amour divin,
connote une grandeur du cceur, il est un acte d’enrichissement en humanité. L’histoire
bibligue montre combien la Révélation s’apparente a un long chemin d’éducation,
d’apprentissage pour I’homme a ressembler a Dieu jusqu’a exercer son pouvoir divin de
pardonner.

Trés exactement, le Deuxieme Testament insiste de maniére décisive sur le pardon
intersubjectif illimité. Mt 18, 21-35 est d’une grande importance en la matiére. Ce texte
s’inscrit a I’intérieur de la section matthéenne appelée discours ecclésiastique ou discours
communautaire qui traite de la vie communautaire. Jésus propose un ensemble d’attitudes et
de comportements devant régir la vie communautaire de ses disciples. Tout d’abord, il
définit le critére d’acces au Royaume des cieux, ou il n’y a pas de préférence pour celui qui
se tient en haut de la hiérarchie humaine. Il n’y a pas non plus de préférence pour les forts
ou les sains. Bien au contraire, il faut retourner a 1’état des enfants, se faire petit (vv. 3-4) et
donc cultiver I’humilité. Cela sonne comme une invitation a laisser place a 1’autre, a le
laisser exister. Jésus exhorte également les disciples a se garder des attitudes, des
comportements susceptibles de faire obstacle a la transmission de la vie (vv. 6-9). A
contrario, ils sont tenus au devoir de compassion et de sympathie envers les petits, c’est-a-
dire les faibles, les vulnérables, les inaptes, en tant qu’ils sont objets constants du ministere
des anges, de la sollicitude du Pére et parce que la volonté de ce dernier est de les bénir, de
vouloir leur bonheur (v. 5.10-14). De¢s lors, loin d’ériger des barriéres définitives, la

nouvelle communauté se doit d’étre en capacité d’accueillir, de se réconcilier. C’est ainsi

80 4. ARENDT, Condition de I’homme moderne, p. 271.
81 M. HuBAUT, Le pardon. Ses dimensions humaines et spirituelles, Paris, DDB, 2007, p. 46.

315



que Jésus instaure une fagcon de faire pour essayer de résoudre les conflits, les rapports des
forces, le déficit de communication entre les membres : la correction fraternelle (vv. 15-18).
Le but recherché est, non pas de gagner un argument, mais de gagner son frére en tant que
frere. Et c’est dans ce contexte bien précis que Jésus en vient, a la suite de la question de
Pierre sur les modalités du pardon fraternel, a définir une régle spécifique a cette fraternité
nouvelle : le pardon mutuel illimité (v. 21-22), illustré au travers de la parabole du débiteur
impitoyable (vv. 23-35) ou il ressort que non seulement I’homme peut pardonner, mais il en
a méme le devoir.

Pour Jésus, la quéte d’un type de relation ou la vie peut se transmettre librement est ce
qu’il y a de plus important. Cette exigence concerne toute ’humanité. Ici, la seule
concurrence possible est celle qui, pour le dire avec les mots de I’Apoétre Paul, invite a
« rivaliser de respect les uns pour les autres » (Rm 12, 10), cherche ce qui « favorise la paix
et I’édification mutuelle » (Rm 14, 19), promeut des relations interhumaines.

Dans I’ensemble, ces propos de Jésus sont de bout en bout aux antipodes de la vision
évolutionniste fondée sur une morale de compétition et de sélection qui avantage les plus
forts, ceux qui ont fait preuve de leurs capacités a lutter pour atteindre leur rang. Le Christ
fonde la vérité de ’homme. Non seulement il annonce le « Regne de Dieu » ou le « Regne
d’Amour », il montre I’exemple d’un amour vécu a 1’exces. Il ouvre un chemin pour la
venue des cieux nouveaux et d’une terre nouvelle, d’'un monde réconcilié fondé sur la
conviction que le dernier mot de I’histoire de la vie n’est pas le triomphe du plus fort. De la
la conséquence que les questions introduites par Darwin au sujet de la violence inscrite dans
la nature recoivent du mystere chrétien du salut un éclairage élogquent. Ainsi aurions-nous
tort de céder a I’illusion que le dernier mot de I’histoire serait celui du triomphe du plus fort.
Bien au contraire, il s’ouvre une espérance dans un monde ou toute justice sera

accomplie®*,

892 Cf. J.-M. MALDAME, En travail d enfantement : Création et évolution, p. 141.
316



Conclusion

Tandis que la science fait dériver toutes les espéces vivantes d’une souche primitive
par différenciation au sein de laquelle I’homme apparait comme une espéce parmi tant
d’autres, le registre biblique, sans s’opposer a cette perspective scientifique, situe I’homme
dans une relation d’origine avec Dieu.

En effet, se tenant a 1’écart de la recherche des processus d’hominisation ou a la
fascination pour le commencement empirique de I’homme, la Bible appréhende ce dernier
comme un étre dont la venue a I’existence est I’ceuvre d’un Dieu transcendant, séparé.
L’homme regoit la qualification d’un étre créé a I’image et a la ressemblance de Dieu. Cette
qualification dit d’abord vocation, responsabilité, mission, manié¢re d’étre, devoir-étre et
pouvoir-étre. C’est, enfin, situer ’homme face a Dieu, dans une relation et, donc, dire qu’il
ne vient a ’humanité que s’il est en constante connexion avec Dieu.

Il ne s’agit pas de vivre, ni simplement de se maintenir dans la durée ou d’occuper
I’espace, il s’agit de se réaliser, de s’accomplir; un accomplissement qui passe par la
reconnaissance de sa créaturalité. En ce sens, est homme, celui qui choisit d’étre en situation
d’écoute-réponse devant Dieu. Il se réalise en s’éveillant a I’amour, situé dans 1’intersection
de I’accueil de I’autre, du pardon, de la réconciliation, de la victoire sur le passé et sur la
conception spencérienne de la loi de I’évolution ou 1’élimination des plus démunis ou des
moins aptes est la regle.

Quoi qu’il en soit, il importe de noter que le devenir humain n’est jamais prédéfini. Il
dépend des aléas de I’histoire et implique ’exercice de libert¢ et de responsabilité de
I’homme. I se réalise au gré d’une histoire. D’ou la postulation que les récits bibliques de la
création ne saurait constituer « un frein a la recherche scientifique, mais bien une invitation a
travailler et & entrer dans le dynamisme de la Promesse »*%.

Parvenu a ce point, osons retracer les grandes articulations qui sont au cceur de

I’ensemble de notre parcours réflexif.

893 Cf. J.-M. MALDAME, En travail d enfantement : Création et évolution, p. 141.
317



Conclusion géneérale

Depuis la publication, en 1859, de L Origine des espéces et de La Descendance de
[’homme, en 1871, par Charles Darwin, le paradigme de 1’évolution domine les débats
scientifiques. Il est difficile d’imaginer que les avancées scientifiques en ce domaine soient
sans influence sur la réflexion théologique. Cette observation fait droit a I’exigence
fondamentale de 1’esprit humain qui veut que tous les domaines du savoir concourent a
I’unité, hors du sectarisme, du reste incubateur de tensions, de conflits, d’intolérance, de
dogmatismes et de dérives fondamentalistes. Elle parait s’inscrire en porte a faux contre
toute attitude qui tend a séparer la raison scientifique (qui est analytique et descriptive) et la
raison théologique (qui est déterminée par la révélation), prétendant que les deux domaines
sont de nature différente et ne doivent pas se confondre. Une attitude qui, au demeurant,
appelle a recevoir, a lire et a interpréter le texte biblique dans la foi, peu importe s’il
s’accorde ou non avec les acquis scientifiques actuels. Dés lors qu’elle promeut la neutralité,
cette attitude finit par faire de la science une discipline a-théologique et de la théologie une
théologie a-cosmique®®, pareille posture n’est pas tenable.

Le fait central, tel qu’il pourrait résulter d’une étude de I’histoire de la pensée
rigoureusement conduite, demeure celui-ci: il y a toujours eu des intrications et des
interférences complexes entre les savoirs. Evidemment, pour qui a des yeux pour Vvoir,
comme le dit la sagesse populaire, les écrivains bibliques (ceux des récits de Genése, des
Psaumes, de la Sagesse) et les auteurs chrétiens, tels qu’Origene, Basile le Grand, Augustin,
Thomas d’Aquin et tant d’autres, ont puisé au réservoir des connaissances de leur temps
pour dire leur foi. Nous retenons de J.-M. Maldamé cette observation judicieuse, posant

clairement le fondement du dialogue entre les savoirs, hors des travers du concordisme :

« Les relations entre les divers discours scientifiques et théologiques ne sont pas
seulement circonstanciées, mises en ceuvre a certains moments de 1’histoire de la
pensée, mais elles sont liées a la nature méme de 1’exercice de la vie intellectuelle a

laquelle participent la science, la foi et la religion »*°.

84 Cf. G. SIEGWALT, « Science et foi et le principe de causalité », in Laval théologique et philosophique, vol.
57, n° 1 (2001), p. 111.
8% J.-M. MALDAME, Science et foi en quéte d’unité, p. 111.

318



Rigoureusement, la nature des liens entre science et théologie n’est pas conjoncturelle,
mais structurelle. Le sous-entendu de ce propos est on ne peut plus clair. Il s’avére que tout
savoir est marqué par la temporalité. Nous ne saurions mieux dire : aucun savoir, aussi
éprouvé et avéré soit-il, ne saurait étre tenu comme auto-suffisant, acheve, figé dans le
marbre, mais il apparait toujours comme un programme ouvert a la nouveauté, «en
tatonnant, en acceptant le risque de faire fausse route pour, le cas échéant, rectifier le tir »*%,
pour reprendre les mots de Gérard Siegwalt. Parallélement et en toute cohérence, nous
tenons ici qu’il ne saurait y avoir d’opposition frontale entre science et foi, entre vérité
révélée et vérité acquise par la raison naturelle. A 1I’évidence, la raison scientifique et la
raison théologique « peuvent et doivent, chacune, appuyer 1’autre comme des dimensions
distinctes de la commune culture humaine »*’, tant il apparait qu’une telle articulation
suppose des effets en retour sur chacune d’elles et sur chacun des énoncés en jeu, les
propositions de foi y comprises. Cette exigence, somme toute fondamentale, on le voit,
suppose, pour étre mise en pratique, que ni le scientifique, ni le théologien, ne peut prétendre
détenir le monopole de 1’'usage de la raison.

Plus concrétement, qu’en est-il alors des rapports de la théologie catholique et la
théorie de I’évolution ? La théologie catholique du XX° siécle a-t-elle mesuré 1’enjeu de
I’unité des discours qui se veut une nécessité de la vie humaine ?

Au terme de notre enquéte consacrée a la problématique de la réception de la théorie
de I’évolution dans la théologie catholique du XX° siécle a travers les prises de parole du
Magistere catholique, principalement les positions des Papes Pie XII, Paul VI et Jean-Paul
1, et celles des théologiens G. Martelet, J.-M. Maldame et J. Arnould, il convient de retracer
les grandes articulations qui ont retenu notre attention. Il nous revient également de mettre
en évidence les éléments significatifs de la ligne de pensée conduite par ces chercheurs et
théologiens dans leur effort d’articuler la dogmatique chrétienne de la création sous
I’éclairage des sciences modernes fortement marquées par la vision évolutionniste du
monde.

En effet, aprés une présentation sommaire de la théorie scientifique de 1I’évolution
dans ses développements et dans ses options fondatrices ou, au-dela d’une diversité effective
des points de vue qui s’inscrivent dans la méme vision d’ensemble, il en est ressorti que,

pour la communauté scientifique dans son ensemble, 1’évolution des espeéces demeure un

8% G, SIEGWALT, « Science et foi et le principe de causalité », p. 114.
897 JEAN-PAUL |1, « Lettre au pére Coyné », p. 1167.
319



phénomene indéniable : I’espéce humaine est le produit d’une histoire naturelle de quelques

centaines de millions d’années®®

. D’une maniére exemplaire, la lettre encyclique Humani
Generis, publiée le 12 ao0t 1950 par le Pape Pie XII, a opéré un tournant décisif, non
seulement dans la relation entre la raison scientifique et les données révélées, mais surtout
dans I’apprivoisement de la problématique de la théorie de 1’évolution par I’Eglise. C’est le
Pape Jean-Paul Il qui a porté ce tournant a son paroxysme. De lui, nous avons retenu des
affirmations emblématiques destinées désormais & faire date : « la théorie de 1’évolution est
plus qu’une hypothese », «et, a vrai dire, plus que la théorie de 1’évolution, il convient de
parler des théories de I’évolution... Il existe ainsi des lectures matérialistes et
réductionnistes, et des lectures spiritualistes ». Nous nous devons de le souligner. Le Pape
établit la distinction entre les assertions relevant de la théorie scientifique comme telle et les
options philosophiques des scientifiques. Le cadre des discussions se déplace du terrain
scientifique au terrain philosophique, en particulier quand il s’agit de la question du propre
de I’humain. Ainsi, pour d’une part, honorer 1’action de Dieu dans la création et d’autre part,
sauvegarder le statut propre de I’humain au sein d’autres vivants, au motif de rester en
cohérence avec la pensée biblique et chrétienne — précisément dans 1’esprit du Ps 8, 6 qui
enseigne que I’homme fut créé un peu au-dessus des anges, ou encore d’apres Mt 10, 31 qui
affirme que I’humain vaut mieux qu’une multitude de passereaux — le Magistére pose un
postulat théologique et anthropologique infranchissable : s’il est admis que le corps est le
produit de I’évolution, néanmoins [’ame immortelle est créée directement par Dieu.

De cette posture magistérielle, nous avons pu déceler deux écueils gravissimes. D une
part, on assiste a I’inscription du corps dans le processus évolutif et la non-inscription de
I’ame dans ce processus. L’ame, entendue comme une substance subsistante d’une nature
tres différente de la matiere qui constitue le corps, est pour ainsi dire exonérée de la
temporalité. D’autre part, le dualisme ame-corps que, paradoxalement, le Magistere romain
entend combattre est plus manifeste. Cette position du Magistére est peut-étre, a tous égards,
moins convaincante et peu adaptée a rendre raison a 1’action créatrice de Dieu et a répondre
a la question du propre de I’humain au regard des défis des connaissances scientifiques les
plus récentes. D’ou la nécessité d’une nouvelle approche de réflexions, soucieuse de fournir
au chrétien un cadre a I’intérieur duquel I’action de Dieu dans la création et la dignité
humaine peuvent étre respectivement reconnues et affirmées, sans entrer en conflit avec la

culture scientifique, ni confondre les deux niveaux de langage.

8% B, FELTZ, « Introduction », in B. BOURGINE et al, in Darwinismes et spécificité de I’humain, p. 7-8.
320



De la, nous en sommes venus a examiner les principales théses de G. Martelet, de J.-
M. Maldamé et de J. Arnould. Tout d’abord, nous avons vu qu’en accord avec la
conceptualité scientifique, ces chercheurs abordent la question de I’apparition de I’homme
en termes d’émergence. Deux grands préalables épistémologiques habitent leur propos. Le
premier s’appuie sur un paradigme ou 1’aléatoire et la contingence ont une fonction
essentielle. Ces deux concepts disent 1’imprédictibilité, la non-nécessité ; ’histoire des étres
vivants, comme tout étre historique, est soumise au passage du temps ou « tout advient
comme ayant pu ne pas étre ou comme pouvant ne pas étre ». Cela conduit a dire que 1’état
actuel du vivant humain « reste une réalisation parmi tant d’autres possibles, comme une

89 I «aurait pu ne pas étre ou étre différent »°®. De la suit le

étape dans un devenir »
deuxiéme préalable. Celui-ci entend « penser I’homme tel qu’il apparait d’abord dans la
nature qui conditionne son existence »*°%, son « hominisation naturelle, sans laquelle nous
n’émergerions pas dans 1I’ensemble biologique du monde »2 sans pourtant renoncer a son
statut : celui d’étre voulu, €lu, appelé par Dieu.

L’analyse de cette conceptualité nous a permis de mettre en évidence un arsenal de
concepts, autour de la notion de hasard et de ses déclinaisons. Ce mot, nous nous devons de
le redire, est en général I’un des plus mal compris et chargés d’ambiguité. Pour le sens
commun, il peut évoquer les jeux de loto, n’importe quel événement inattendu, un
phénoméne sans cause ou encore un phénomeéne qui peut faire n’importe quoi. Ne serait-ce
pas dans cette optique-la que G. Martelet évite de ’employer, puisqu’imprécis ? Mais la
définition la plus souvent reconnue par les scientifiques est celle qui a été proposée par
Aristote, puis reprise par Cournot, ou le hasard est entendu comme « une rencontre de séries
causales indépendantes ». Ainsi compris, le hasard ne peut pas tout faire et ne fait pas
n’importe quoi, mais seulement ce qu’il est possible de faire et ce dont le systeme sur lequel
il agit est capable. « A la roulette, s’il y a 36 numéros, le hasard ne pourra jamais faire sortir
le 37 »%, puisqu’il n’est pas dans le jeu. Rien ne serait apparu s’il n’était pas contenu dans
I’étincelle initiale.

De I'usage rigoureux du hasard émerge une palette de concepts sur lesquels nos
auteurs tentent de développer ’essentiel de leurs discours: [’aléatoire, [’espace des

possibles, la contingence (J.-M. Maldamé et J. Arnould), le probable, le possible et la

899 J.-M. MALDAME, « Hasard ou Dessein de Dieu ? », p. 83.

%0 5 ARNOULD, Les moustaches du diable, p. 134.

% G, MARTELET, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ, p. 195.

%2 Ipid, p. 200.

%3 Cf. M. DELSOL et al, « Le hasard et la sélection expliquent-ils I’évolution ? » p. 20-21.

321



possibilité (J.-M. Maldame), la canalisation de la vie (J. Arnould). Rébarbatif au mot
hasard, G. Martelet ne s’empéche pas d’organiser un discours qui fait écho a I’aléatoire et a
la contingence.

Au vu de ce regroupement thématique sur I’horizon de la conceptualité d’émergence,
il s’avére que 1’espéce homo n’est pas un intrus dans le mouvement de la vie. Il en résulte
que le processus qui conduit a /’homo sapiens sapiens n’est pas instantané, mais a une
histoire. Elle est une réalisation éminemment réussie des possibilités en présence dans la
matiere et dans les structures qui font la vie. En corollaire a ce qui précede, il est assez facile
de reconnaitre que I’esprit n’est pas étranger a 1’histoire de la nature, méme si par ailleurs il
ne peut s’y réduire.

Dans ce contexte précis, qu’est-ce qui ferait le propre de I’humain en un sens qui soit
de quelgue maniere signifiant? En quoi I’homme se distingue-t-il d’autres espéces
vivantes ? Cette question nous a conduits a relever des éléments qui servent de criteres
définitionnels de ce dernier par rapport a d’autres vivants avec lesquels il partage une
histoire évolutive commune : bipédie, outils, vie sociale, langage syntactique, maitrise du
milieu, usage du feu, sépulture, rapport a I’invisible, interrogation sur le destin (I’esprit). G.
Martelet situe la différence irréductible de I’étre humain avec les autres vivants dans ce qu’il
appelle le non-fossilisable qui figure 1’esprit, lequel s’épanouit dans le langage articulé,
producteur de la culture. Plutoét que de considérer en premier les activités d’abstraction, J.-
M. Maldamé voit le propre de ’humain dans les activités qui participent a sa réalisation, a
I’achévement en lui de tout ce qui est dans la diversité du vivant. Clairement dit, le devenir
de I’humain est celui par lequel il se réalise lui-méme au travers de son dynamisme propre
appelé « ame ». Pour sa part, J. Arnould situe le propre de I’humain dans la possibilité qu’il
a de se déterminer, de choisir et d’entrer dans le jeu des relations multiples.

Si la seule finalité qui tienne, d’un point de vue scientifique, est la finalité interne,
autrement nommée téléonomie, selon I’expression de J. Monod, ou encore au sens
d’information et que tout se résume dans une formule lapidaire « pas de plan préétabli », la
notion d’imprévisibilité devient centrale. Et si, par ailleurs, malgré 1’éminente réussite de la
vie — son organisation qui suppose un ordre, sa tendance vers la complexité, son gradualisme
— qui a abouti a I’homme, il faut toujours rappeler que ’avénement de ce dernier n’est pas
une nécessité, ce qui évoquerait une force directionnelle que d’aucuns appellent entéléchie,
élan vital, orthogenése, etc.; est-il possible de supprimer carrément et simplement les

questions métaphysiques ? Est-il juste de lire, d’interpréter I’histoire des vivants seulement

322



en termes de processus physico-chimiques de la matiere ? Ne semble-t-il pas légitime de
s’interroger sur le fondement de la cohérence et, pour tout dire, de poser la question du sens,
celle de la finalité de ce fondement qui en décrit le dynamisme ? Ce qu’écrivent Michel
Delsol, Roger Payot, Janine Flatin, Régis Ladous et Philippe Sentis en conclusion de leur
article collectif a juste titre critique, ou ils reconnaissent que le hasard ne répond pas a la
grande question : «pourquoi tout ceci était-il en possibilité ? », mérite toute 1’attention
voulue :

« Que I’on ne s’y trompe pas, du reste ; cette position totalement réductionniste et

qui explique toute 1’histoire de la vie sur la terre par les possibilités de la matiére ne

simplifie nullement les problémes. On peut méme penser qu’elle les

complique »%,

Sans tomber dans les travers de la théologie naturelle qui est une évolution théologico-
philosophique a partir de la philosophie grecque puis classique, le fonctionnement et la
réussite de la vie ouvrent aux pourquoi et aux effets de sens qu’ils souleévent. Il y a, en creux,
comme un appel a la source de sens, le principe d’unité qui tient la totalité de I’histoire de la
vie, participe a un dessein d’ensemble qui embrasse le commencement et la fin. Au-dela,
c’est la question de la cause créatrice principale incluant les causes naturelles qui est
évoquée, et donc celle de I’action de Dieu dans 1’évolution. Il s’agit moins de chercher a
colmater les insuffisances de I’observation scientifique avec des interventions divines et de
référer & une transcendance au-dessus du réel que de redonner sens a la perspective
théologique qui reconnait que le Créateur est présent et agissant dans, avec et a travers le
réel qu’il a posé dans I’existence en le dotant des ressources propres pour produire des étres
nouveaux, par processus évolutif.

Dans I’ensemble des travaux de G. Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould relatifs a la
problématique qui nous occupe, nous avons identifié deux notions centrales : évolution et
Créati0n905, notions qui, faute de clarification et d’une saisie pénétrante de leurs résonances
et de leurs principes d’intelligibilité, font tomber soit dans des simplifications
malencontreuses (le concordisme) soit dans une logique mortifere de double vérité (le

discordisme).

%4 Cf. M. DELSOL et al, « Le hasard et la sélection expliquent-ils I’évolution ? », p. 41.
%5 Ces deux notions sont trés visibles dans les titres de leurs ouvrages ou articles (cf. la bibliographie sélective,
infra).

323



Aussi nous a-t-il paru indiqué de visiter la maniere dont G. Martelet, J.-M. Maldamé et
J. Arnould intégrent les instruments mis en ceuvre par la science pour comprendre la fagon
dont Dieu travaille dans la création, son action spéciale dans la création de I’humain. Dans
ce contexte, nous avons cru utile d’explorer la maniére dont ils entendent prendre en charge
la problématique du sens dans la création en phase avec la nouvelle vision du monde
marquée par I’horizon évolutionniste.

La Bible, faut-il le rappeler, n’a rien a voir avec un manuel de cosmologie, de
paléontologie ou de biologie. L’aborder sous cet angle serait aussi absurde que de lire Les
fables de La Fontaine comme un traité de zoologie. Les récits bibliques sont les fruits d’une
époque et d’une culture ou le langage symbolique avait toute sa force vitale. Le dire, n’en
invalide pas la pertinence et la vérité ; cela concourt tout au plus a en préciser le statut : nés
au sein d’une histoire et du sein de cette histoire, ils sont le lieu d’expression d’une relation
inatteignable entre Dieu et I’humain et, au-dela, entre Dieu et tous les étres. Ici, « la question
du commencement n’apparait jamais pour elle-méme. C’est que le regard porte sur "ce qui
est venu aprés” (I’histoire du salut), non sur "ce qu’il y avait avant” »°®°, En régime biblique
et théologique, en effet, un substantif ou, plutét, un verbe dit de maniere spéciale cette
relation de Dieu avec tous les étres et qualifie de maniére unique son mode d’agir. Il s’agit
du verbe bara, créer.

Ce verbe dit la dépendance dans I’étre, la production totale de 1’étre. Nos auteurs le
déclinent en termes de don de I’étre (G. Martelet et J.-M. Maldamé), de relation et
d’événement (J.-M. Maldamé et J. Arnould) ; trois notions qui disent a la fois la gratuité, la
non-nécessité, la nouveauté, en méme temps que 1’acte qui se réalise au présent et est
coextensif a toute la durée de I’étre, acte de chaque instant, au sens ou I’instant se définit
comme «cette équivoque ou le temps et 1’éternité se touchent », pour reprendre une
expression du théologien et philosophe danois Soren Kierkegaard (1813-1855). Autant dire
que I’acte créateur de Dieu ne se limite pas a un passé révolu. Il est une relation permanente
du Créateur avec tout ce qui est. Nous avons noté qu’au-dela d’une diversité d’approches, G.
Martelet, J.-M. Maldamé et J. Arnould s’efforcent d’appréhender le mode opératoire de Dieu
dans la création en termes d’appel, de suscitation, d’accompagnement des possibles inscrits
dans la nature. Dieu crée et agit par la parole. Il est présent dans le monde. Il protége, anime,
éveille. Il ne pese pas. Il ne violente pas les processus naturels des étres, pourtant marqueés

du signe de 1’aléatoire et de la contingence. Son action est celle d’une présence bien réelle

%6 D CERBELAUD, « La création ex nihilo en question », p. 360.
324



mais discrete, elle respecte 1’autonomie des créés et est coextensive a tous les processus qui
apparaissent dans leur devenir. Il n’y a aucune crainte a affirmer que Dieu crée le monde en
évolution. Dieu fait faire les choses. On ne saurait mieux dire que tout est a la fois de la
nature et de Dieu. En donnant I’étre aux créatures, Dieu leur donne d’agir selon leur propre
nature. Le récit du premier chapitre du livre de la Genése se préte a cette interprétation. Dans
cette optique, nous pouvons voir en 1’étre humain 1’aboutissement méme de la biogénése.

Au cours de notre enquéte, nous avons montré que cette maniére de présenter 1’action
créatrice de Dieu trouve quelque résonance dans les travaux du théologien hongrois
Alexandre Ganoczy, dans ce qu’il appelle /’'ontologie des structures, expression qu’il
emprunte & H. Rombach. Cette approche aurait également un ancrage biblique, notamment a
travers la thématique du Dieu caché ou de la discrétion de Dieu, qui indique une présence
décidément peu envahissante de Dieu. De méme, elle se retrouve dans la thématique de
I’incarnation-kénose. Dans le régime chrétien, en effet, « Dieu se révele dans une personne
humaine avant méme, en quelque sorte, de se révéler dans un ordre naturel »*". Cette
perspective invite a penser une autre facon de concevoir la maniére de faire de Dieu, c’est-a-
dire son action dans la création. Elle illustre a suffisance a quel point Dieu prend au sérieux
les lois de la nature, en particulier celles de la cosmogéneése et de 1’ontogenése.

La confrontation entre la notion biblique de création et la notion scientifique
d’évolution a tendance a confondre I’étre et le temps (le commencement physique). Ce qui,
assez souvent, conduit, soit au discordisme, soit au concordisme, une confusion
malencontreuse entre la création et le début empirique ou le big bang. L’intelligence de cette
problématique chez nos trois théologiens provoque une distinction conceptuelle entre deux
notions clefs: le commencement et I’origine (J.-M. Maldamé et J. Arnould) ou le
synchronique et le diachronique (G. Martelet). Le commencement, que G. Martelet appelle
le diachronique, désigne le chronologiquement premier, du reste, inatteignable et
difficilement représentable. Il reléve de D’orbite scientifique. En revanche, 1’origine,
autrement appelée le synchronique, dit I ’actuellement fondamental. Elle désigne la source, la
cause d’étre. Elle s’articule avec la notion de création qui dit notre créaturalité, la
dépendance vis-a-vis de Dieu ici et maintenant et a toutes les étapes de la vie. Elle est
irréductible a la chronologie et, a ce titre, elle est hors de toute thématisation.

Manifestement, le dialogue entre la notion biblique de création et la vision scientifique

évolutionniste pose encore une question plus serieuse : ’articulation du sens, de la finalité

%7 F EUVE, « Darwinisme et religion : Aspects théologiques », p. 495.

325



ou du dessein divin et la dimension historique ou le cosmos se présente comme un ensemble
non saturé traversé d’aléatoire et de contingence. Dés I’instant que la vie se décline en amont
en termes de don, il va de soi que, en régime biblique et chrétien, cette derniére se pense, en
aval, en termes d’eschatologie. Par contre, rien n’autorise a cautionner 1’idée d’un Dieu
planificateur et concepteur, qui aurait réglé au millimétre pres le devenir de ’univers. En
somme, la représentation d’une histoire du salut définie d’avance n’est ni concevable ni
recevable.

A ce propos, le recours a la thématique du jeu a ét¢ d’une grande utilité. Elle dialectise
la liberté, la loi (la régle, ’ordre), I’'imprévu, I’imprédictibilité, la gratuité. Son articulation
avec la conceptualité scientifique de 1’aléatoire et de la contingence, et avec 1’héritage
bibligue et théologique ou prévalent les notions d’élection, d’histoire du salut,
d’accomplissement ou de plénitude, conduit a l’intelligence de la création comme la
dialectique d’ordre et de contingence. Elle permet de lire et de recevoir la création comme
I’entre-deux d’un plan divin et d’autonomie, l’intersection de la détermination et de
I’indétermination ou de I’imprévu, une cohérence ouverte ou viennent s’inscrire la
singularité, une espérance et une attente irréductibles et potentiecllement heureuses, c’est-a-
dire un horizon eschatologique.

Sachant que les écrivains sacrés sont moins portés par la description d’un-premier-
matin-de-/ histoire et la quéte d’un moment temporellement premier ou le début empirique
que par la recherche du fondement de la vie, de 1’origine d’aprés les occurrences que nous
lui avons reconnues, une question s’est avérée fondamentale, du moins essentielle, & nos
yeux : qu’est-ce qu’étre créature ? Ou encore : qu’est-ce que 1’hominisation-humanisation
dans un régime biblique et théologique ? Qu’est-ce qu’étre humain ? Et finalement : quel est
le statut de I’homme dans une perspective biblique et chrétienne ?

Bibliquement et théologiquement parlant, ’humain s’appréhende d’abord et avant tout
comme créature. 1l est saisi dans sa relation avec Dieu. Fort de cette prémisse, nous avons
développé I’idée que, pour parler des composantes psychosomatiques, la Bible se sert des
images différentes comme basar (le corps ou I’homme dans sa potentialité), nephesh (le
souffle, I’humain dans sa spatialité et dans son entité), neshamah-rdah (I’esprit, I’humain
dans son ouverture vers le haut), leb (le cceur, le centre de I’humain conscient), soma (le
corps), sarx (la chair, I’humain dans sa fragilité), etc. Loin d’étre de simples composantes du
corps humain, ces notions désignent 1’étre humain dans sa totalité. Ils se présentent comme

des métaphores vives dont I’occurrence majeure est théologique. Synecdoquement, ils

326



décrivent I’humain en tant que créature, c’est-a-dire dans sa relation avec Dieu. A ce titre,
nous les avons qualifiés de notions théo-anthropologiques. Au total, cette ligne d’approche
est valable dans son ensemble aussi bien pour le Premier que pour le Second Testament.

Puisque créature comme tous les autres étres, le propre de ’humain dans la Bible est
celui d’un étre créé a ['image et a la ressemblance de Dieu. Le texte de Gn 1, 26-28 (Gn 5,
1-3; 9, 5-6) a lui seul exprime I’essentiel de 1’anthropologie hébraique et chrétienne. Il
constitue 1’axe central de ce que ’on croit étre 1’essence de la spécificité humaine. A juste
titre, son abord nous a eclairés sur les résonances theologiques et anthropologiques
inhérentes aux qualifications créé a l'image et a la ressemblance de Dieu. Partant des
résultats des travaux de 1’exégése contemporaine ouverte aux acquis scientifiques
(I’anthropologie, la paléontologie, 1’histoire comparée des religions, la biologie), nous avons
compris que ces qualifications ne veulent nullement définir I’humain de maniére
substantielle, au point de faire de lui un étre a part, qui n’aurait rien en commun avec
d’autres créatures. L’image et ressemblance disent respectivement la responsabilité,
I’autorité de I’humain dans la création et sa maniére d’étre. En clair, ¢’est dans 1’exercice de
son pouvoir et dans la fagon d’exercer ce pouvoir que I’humain se détermine comme Vvizir et
ressemblance de Dieu.

En interrogeant les critéres de croissance en humanité ou le devenir humain dans une
perspective biblique et chrétienne, nous en avons raisonnablement esquissé deux. Est
authentiquement humain, celui qui accepte sa créaturalité, c’est-a-dire, choisit de se mettre
en situation d’écoute-réponse dynamique devant Dieu. Est également humain, celui qui
décide d’entrer dans une relation d’amour par sa densité¢ et dans ses implications. Nous
sommes parvenus a la conclusion que c’est en entrant dans cette dynamique que 1’humain
arrive a sa Vvérité et que, des lors, il retrouve sa place de porte-parole, de berger et de maitre
de I"univers dont il est le microcosme.

Parvenus a ce point, nous pouvons relever ces éléments qui font 1’originalité de ce
travail.

(1) Ce dernier se veut un modeste effort de synthése de trois chercheurs (G. Martelet,
J.-M. Maldamé et J. Arnould) dont la pensée est relativement convergente sur le point précis
du dialogue entre la notion biblico-chrétienne de la création et la vision scientifique du
monde dominée par le paradigme de 1’évolution. En effet, au-dela du fait qu’elle balise le

chemin d’un dialogue sincére et décomplexé entre discours scientifiques et discours

327



théologiques, cette enquéte concourt au renouvellement et a 1’approfondissement de
quelques points de la dogmatique chrétienne.

(2) Cette étude promeut une anthropologie holistique qui n’isole aucune activité de sa
base organique ou biologique. Evidemment, telle qu’elle est conduite par nos auteurs, la
note haute de la conceptualité de 1’émergence est qu’elle pose le cadre d’une anthropologie
qu’il convient d’appeler une anthropologie matérielle ou réelle, au sens ou cette expression
évoquerait une anthropologie qui rompt avec la dichotomie, ou aucune activité n’est
étrangére au mouvement de 1’histoire de la vie. Corrélativement, et a I’inverse de la tradition
spiritualiste, I’avénement de 1’humain cesse de s’expliquer a partir de la thématique de
I’infusion d’une 4me immortelle dans un corps pré-humain, mais bien une émergence
globale, car les ancétres de I’humanité, dont on retrace I’histoire et, par extension, les mceurs
des populations proches d’Homo sapiens, ont eux aussi des éléments culturels®®. Le corps
est ce réel hors de quoi rien n’advient. Le corps et 1’ame/esprit se recoivent comme deux
moments d’une méme structure dynamique qu’est 1’étre humain, et non a la maniére du
dualisme des substances cartésien. Dans le méme temps, s’il faut admettre que I’humain
s’est constitué grace a des séries complexes de hasards conformes aux lois de la nature, il
n’est pas possible d’avancer qu’il releve de la seule chimie.

(3) Il'y a une intelligence renouvelée de I’action de Dieu dans la création. La création
comme don ou production totale de 1’étre, relation, événement et acte de Dieu au présent,
met en évidence le respect de ’autonomie de la nature par Dieu. L’image qui nous est
donnée de Dieu est celle d’un Créateur qui « pose dans 1’existence un monde qui en retour
engendre de nouveaux genres d’étres a partir des ressources qu’il recele. Un tel Créateur est
certainement plus impressionant que 1’hypothétique "concepteur” qui régle directement
toutes choses dans le détail »°®. Dieu est respectueux des lois qu’il a lui-méme posées dans
la nature. Il s’ensuit une nouvelle compréhension de la notion de toute-puissance de Dieu et
un nouvel éclairage de la notion de création continue. Dieu crée les choses de la nature en
collaborant avec la nature en devenir. L’humain n’y fait pas exception. Nous affirmons que
la création des étres humains par des causes naturelles ne diminue en rien le réle créateur de
Dieu qui pose un monde disposant suffisamment de ressources pour produire, par un
processus évolutif, non seulement des étres vivants mais également des étres conscients,

. . . 1
doués d’un sens moral et religieux®'°.

%8 J.-M. MALDAME, Création par évolution, p. 259.
%9 3. HAUGHT, « Théologie, information et cosmologie : spécificité humaine aprés Darwin », p. 52.
%19 Ipid, p. 52-53.
328



(4) 1l en a résulté la conclusion que le secret de I’humain ne se cache pas dans son
commencement temporel dans le passé, mais dans ce qu’il est destiné a devenir®’. Pas plus
que I’humain créé selon Gn 1-3 ne renvoie a une description chronologique des premiers
commencements de 1’histoire humaine, 1’existence d’un moment ou I’homme était parfait
est du pur fantasme. Ce qui, au demeurant, rompt avec un créationnisme brut.

(5) Ce qui précéde résonne, en écho, comme une invitation, un appel a repenser la

doctrine du péché originel®

, sans pour autant lui retirer sa pertinence théologique. Ici, un
énoncé s’impose. Nous le tenons d’André-Marie Dubarle, qui écrit avec a-propos: « Un
christianisme sans péché originel ferait abstraction d’un témoignage biblique insistant : Ne
vous conformez pas & ce monde présent (Rm 12, 2) »”.

Le moins que nous puissions dire est que la prise en charge théologique de cette
question, comme d’ailleurs celle de toute la théologie de la création, ne saurait s’effectuer

indépendamment des résultats légitimement établis par les sciences de la vie, notamment par

%11 Cf, F. EUVE, « L’ame revisitée par 1’évolution », in B. BOURGINE et al, Darwinismes et spécificité de
["humain, p. 125.

%12 Bien des théologiens s’y sont essayé. Nous pouvons évoquer, entre autres : - les travaux de Teilhard de
Chardin ; - A. VANNESTE, Le dogme du pécheé originel, Bruxelles, Nauwelaerts, 1971 ; - A-M. DUBARLE, Le
péché originel. Perspectives théologiques, Paris, Cerf, 1983 ; - G. MARTELET, Libre réponse a un scandale : la
faute originelle, la souffrance et la mort; - ID, Teilhard de Chardin, Prophéte d’un Christ toujours plus
grand ; - J.-M. MALDAME, Le péché originel. Foi chrétienne, mythe et métaphysique ; - J. ARNOULD, La
théologie aprés Darwin. Dans son article « Réflexion d’un paléontologiste sur 1’état originel de I’humanité et
le péché originel », paru dans NRT, 89/6 (1967), R. Lavocat se livre a cette réflexion : « Il y a eu en un certain
lieu et a une certaine époque de I’histoire de ’homme un premier péché et que, de toute évidence, du point de
vue strictement métaphysique et structurel du monde, ce premier péché, parce que le premier, et simplement
parce que le premier a eu une importance et une signification exceptionnelle. Il est bien vrai que (...) ce péché
a changé 1’état du monde terrestre, parce qu’il y a fait entrer pour la premiére fois et définitivement, une
composante nouvelle, le non a Dieu dont la possibilité, entierement nouvelle aussi, avait été introduite par la
liberté (...). A strictement parler, le premier pécheur ne transmet rien du tout. Et c’est précisément, oserions-
nous dire, ce qu’on peut lui reprocher. Ce qu’il avait été chargé de nous transmettre : la justice de la gréace, il
n’est plus en mesure de nous le transmettre. Le péché originel en chacun des hommes qui naissent, est bien
(...) constitué en partie par des éléments positifs de désordre, mais qu’il n’y a pas de raison de concevoir que
ce désordre est positivement transmis » (cf. p. 592-593). Pour entrer dans I’intelligence de cette réalité, J.-M.
Maldamé recourt a une double distinction conceptuelle. Une premiére porte sur trois notions : deux notions
bibliques, le péché du monde, le péché d’Adam, et une troisiéme non biblique, le péché originel, introduite par
saint Augustin. Une deuxiéme distinction porte sur les notions d’origine et de commencement telles que nous
les avons analysées. J. Arnould considére le péché originel d’abord comme 1’épreuve de la liberté. D’apreés lui,
«le péché s’inscrit dans I’histoire, dans la mesure ou ce dernier est une créature dotée d’une liberté toute
particuliere et qui entretient avec Dieu une relation originale, celle d’étre son image. Mais, en méme temps, le
péché en I’homme n’a pas son origine premiére dans le cceur ou la conscience de I’homme, il n’est pas du
ressort de sa seule initiative personnelle » (J. ARNOULD, La théologie aprés Darwin, p. 14). Pour nous, une
considération s’impose : Dieu a créé un monde en évolution. Ce faisant, il y a une place pour la réussite,
I’échec, le raté. Non seulement I’homme est appelé a se faire, mais il y a en lui la possibilité du consentement
ou de non-consentement a 1’ordre de Dieu ; il y a aussi la possibilité de pouvoir actualiser 1’un ou I’autre
versant. Dés lors que I’individu ne se structure en personne et ne se réalise comme tel qu’inséré dans le monde
des autres, ne parait-il pas logique et naturel que le mal des uns influe sur les autres ? Sans doute le sort de
toutes les créatures dépend-il des actes posés par la créature la plus évoluée. Autant que faire se peut, cet
horizon de pensée semble articuler critiquement les discours scientifique et théologique.

913 A -M. DUBARLE, Le péché originel. Perspectives théologiques, Paris, Cerf, 1983, p. 105.

329



la théorie de 1’évolution qui donne des informations sur I’émergence de I’humanité d’apres
un processus long et progressif ; mais sans s’y inféoder. C’est seulement dans le cadre d’un
dialogue vrai et sincere que le chrétien sera en mesure de justifier son statut et sa place dans
la nature : une réussite éminente de la biogenese, elle-méme inscrite dans la cosmogenese.
Dans le méme temps, il est voulu élu, appelé par Dieu. Et c’est seulement quand il
continuera a vivre comme une créature de Dieu et dans la pratique de 1’amour, qu’il pourra
aussi continuer a se révéler comme le berger, le maitre du cosmos auquel il appartient et
dont il est solidaire. Il pourra alors également s’interroger non seulement sur le role qu’il y

joue, mais sur sa propre raison d’y étre.

330



Bibliographie sélective

1. Ouvrages généraux, documents magistériels

1.1. Ouvrages généraux

- Dictionnaire encyclopédique Larousse, Paris, Librairie Larousse, 1979.

- Dictionnaire de la philosophie, Paris, Encyclopaedia Universalis, Albin Michel, 2006.

- Petit dictionnaire de théologie catholique (trad. fse de Paul Démann et Maurice Vidal),
Paris, Seuil, 1970.

- Vocabulaire technique et critique de la philosophie (sous la direction de LALANDE Andreé),
Paris, PUF, 1926, Quadrige, 2010.

- DUMEIGE GERVAIS, Textes doctrinaux du Magistére de [’Eglise sur la foi catholique, Paris,
L’Orante, 1968.

- La Bible Osty, Paris, Seuil, 1973.

- La Bible de Jérusalem, Paris, Cerf, 1994.

- La Bible. Nouvelle traduction, Paris, Bayard, 2001.

1.2. Documents magistériels

- PIE X, Le décret Lamentabili sane exitu, 3 juillet 1907.

- PIe XII, « Discours a 1’Académie pontificale des sciences », 30 novembre 1941, A.A.S,
1941.

- Pie XII, Lettre encyclique « Humani Generis » sur Certaines opinions fausses qui
menacent les fondements de la doctrine catholique », 12 ao(t 1950, Paris, Bonne Presse,
1950.

- PAuL VI, « Allocution aux participants au Symposium sur le péché originel », 11 juillet
1966, in La D.C, n°® 1476 (7-21 ao(t 1966), p. 1345-1350.

- JEAN-PAUL Il, « Discours a un groupe de « Prix Nobel » », 22 décembre 1980, in D.C, n°
1800, p. 63-65.

- JEAN-PAUL I, « Discours lors de la visite au CERN (Centre Européen de Recherche
Nucléaire) a Genéve », 15 juin 1982, in La D.C, n° 1833 (1982), p. 658-660.

- JEAN-PAUL I, « L’Eglise et Galilée. Discours a un groupe de savants », in La D.C., n°1855
(9 mai 1983), p. 667-669.

331



- JEAN-PAUL I, « Alocucion con ocasion del simposio Fe cristiana y teoria de la evolucion,
26 de abril 1985%», in L’Observatore Romano, 27 de abril 1985.

- JEAN-PAUL Il, « Grandeur et fragilit¢ de I’homme. Allocution a un congreés de
cosmologie », 6 juillet, in La D.C, n° 1904 (20 octobre 1985), p. 952-953.

- JEAN-PAUL Il, « La création, ceuvre de la Trinité. Audience générale du 5 mars 1986 », in
La D.C, n° 1915 (6 avril 1986), p. 352-353.

- JEAN-PAUL Il, « L’indispensable collaboration entre la science et la théologie. Lettre au
pére George Coyné, directeur de I’Observatoire du Vatican », 1* juin 1988, in La D.C, n°
1974 (18 décembre 1988), p. 1163-1165.

- JEAN-PAUL I, Le créateur du ciel et de la terre. Catéchése du Credo, t. 2, Paris, Cerf,
1988.

- JEAN-PAUL 11, « Discours a I’Académie pontificale des sciences », le 31 octobre 1992, in
La D.C, n° 2062 (20 décembre 1992), p. 1071-1074.

- JEAN-PAUL Il, JEAN-PAUL |1, « L’interprétation authentique de I’Ecriture Sainte est capitale
pour la foi chrétienne. Discours aux cardinaux et aux membres de la Commission
pontificale», in La D.C, n° 2073 (6 juin 1993), p. 503-508.

- JEAN-PAUL Il, « L’Eglise devant les recherche sur les origines de la vie. Message a
I’Académie pontificale des Sciences », 22 octobre 1996, in La D.C, n° 2148 (17 novembre
1996), p. 951-953.

- BENOIT XVI, « Homélie de la messe inaugurale du pontificat », in La D.C, n°2337 (avril
2005), p. 548.

- BENOIT XVI, « Homélie dans la paroisse San Tommaso di Villanova a castel Gandolfo, in
Observatore romano, éd. Quotidienne en italien du 17-18 aodt 2005.

- Concile cecuménique Vatican I, Paris, Centurion, 1967.

- Catéchisme de I’Eglise Catholique, Paris, Mame-Plon, 1992.

- L’interprétation de la Bible dans [’Eglise, Montréal, Editions Paulines, 1994.

2. (Euvres des auteurs

2.1. ARNOULD Jacques

- Les créationnistes, Paris, Cerf, 1996.
- Darwin, Teilhard de Chardin et Cie. L 'Eglise et ['évolution, Paris, DDB, 1996.

-« L’orthogenése, chainon essentiel de la pensée teilhardienne », in BLE, vol. 98, n° 3
(1997), p. 261-274.

332



- La théologie apres Darwin. Eléments pour une théologie de la creation dans une
perspective évolutionniste, Paris, Cerf, 1998.

- L’Eglise et [’histoire de la nature, Paris, Cerf, 2000.

- « Evolution et finalité. Une invitation a réintroduire le Christ dans le discours sur la
création », in Communio, XXVI, 3 (mai-juin 2001), p. 53-67.

- Les moustaches du diable, Paris, Cerf, 2003.

- « Face a la biologie, Dieu et I’homme gardent leur chance... », EXBRAYAT Jean-Marie,
GABELLIERI Emmanuel (dir.), Nature et création entre science et théologie, Paris, J. Vrin,
2006, p. 77-107.

- Cain a-t-il rencontré Néanderthal ? Dieu et la science sans complexes, Paris, Cerf, 2008.

- Dieu versus Darwin. Les créationnistes vont-ils triompher de la science ?, Albin Michel,
Paris, 2009.

- Requiem pour Darwin, Paris, Salvator, 2009.

- Choisir ’humain, courtiser la terre. A I’école de René Dubos, Paris, Salvator, 2010

2.2. MALDAME Jean-Michel

- « Mieux dire le péché originel grace aux sciences de la nature », in Esprit et Vie, n° 7 (5
avril 1991), p. 8-15.

- Le Christ et le cosmos. Incidence de la cosmologie moderne sur la théologie, Paris,
Desclée, 1993.

- « Nouveau regard sur 1’émergence humaine », in BLE, vo. 94, n° 4 (1993), p. 329-342.

- « Création et événement », in GREISCH, Jean et FLORIVAL, Ghislaine, (dir.), Création et
évenement autour de Jean Ladriére, Louvain-Paris, Peeters, 1996, p. 181-196.

- « Evolution et création. La théorie de 1’évolution : ses rapports avec la philosophie de la
nature et la théologie de la création », in RT, t. 96 (1996), p. 575-616.

- « Darwin et Dieu. Etude de I’itinéraire spirituel de Darwin en lien avec I’élaboration de la
théorie de 1’évolution », in BLE, XCVIII, 1997, p. 155-179.

- Le Christ pour ['univers. Pour une collaboration entre science et foi, Paris, Desclée, 1998.
- « Emergence d’un nouveau paradigme scientifique et déplacements de la catégorie du
divin », in Lumiere & Vie, n° 245 (janvier-mars 2000), p. 25-43.

- En travail d’enfantement . Création et évolution, Paris, Aubin, 2000.

- « La place de I’homme dans 1’univers », in Christus, n® 185 (janvier 2000).

- Le scandale du mal. Une question posée a Dieu, Paris, Cerf, 2001.

- « L’émergence de I’homme comme avénement de I’ame », in RT, t. 102 (2002), p. 73-105.
333



- « Face-a-face Eglise et science au XX° siécle », in F. BOUSQUET (dir.), Les grandes
révolutions de la théologie moderne, Paris, Bayard, 2003, p. 9-59.

- Science et foi en quéte d unité. Discours scientifiques et discours théologiques, Paris, Cerf,
2003.

- « Dieu et la théorie de I’évolution (I11) », in Points de repere/samedi, 25 septembre 2004,

www.domuni.com, 29/11/2010.

- « Dieu et la théorie de 1’évolution (IIT) ». Points de repere, www.pasaj.ch/spip?article26,
19/05/20009.

- « Hasard et providence », in Laval théologique et philosophique, vol. 61, n° 3 (2005), p.
539-551.

- Création et providence. Bible, science et philosophie, Paris, Cerf, 2006.

- « Hasard ou Dessein de Dieu ? Eléments pour comprendre ce qu’est 1’Intelligent Design »,
in Connaitre, n° 25 (janvier 2007), p. 62-86.

- «L’évolution et la question de Dieu », in RT, t. 107 (2007), p. 531-560.

- Le péché originel. Foi chrétienne, mythe et métaphysique, Paris, Cerf 2008.

- « Adam était-il un homo sapiens ? », in www.Domuni.org Université Dominicaine, 2008.

- Le Paraclet. L’ Esprit qui donne vie, Paris, DDB, 20009.

- «En quéte du propre de ’'Homme. Notes de lecture sur la question de la place de
I’humanité dans le monde des vivants », in RT, t. 109 (2009), p. 253-307.

- « La Geneése face a la science », Copyrights 2010 www.domuni.org.

- Création par évolution. Science, philosophie et théologie, Paris, Cerf, 2011.

- Prétres et scientifiques, Paris, DDB, 2012.

2.3. MARTELET Gustave

- Résurrection, eucharistie et genése de I’homme, Paris, Desclée, 1972,

- Libre réponse a un scandale. La faute originelle, la souffrance et la mort, Paris, Cerf,
1986.

- « Ce que créer veut dire », in Etudes, t. 376, n° 3776 (juin 1992), p. 819-8209.

- «Information du monde et résurrection du Christ », in DORE, Joseph et THEOBALD,
Christoph (dir.), Penser la foi. Recherches en théologie aujourd’hui. Mélanges offerts a
Joseph Moingt, Paris, Cerf, 1993, p. 1053.

- L ’Au-dela retrouvé, Paris, Desclée, 1998.

- Evolution et création, t. 1: Sens ou non-sens de I’homme dans la nature ?, Paris, Cerf,

1998.
334


http://www.domuni.com/
http://www.pasaj.ch/spip?article
http://www.domuni.org/

- Teilhard de Chardin, Prophéte d'un Christ, Bruxelles, Lessius, 2005.

- MARTELET Gustave, AVAN L., DALEUX A., MASUREL J., « Matiere, esprit et évolution.
Réflexion a propos d’un article de Lothar Schifer sur "L’importance de la physique
quantique pour la pensée de Teilhard de Chardin et pour une nouvelle vue de 1’évolution

biologique™ », in Teilhard de Chardin aujourd ’hui, n° 22 (juin 2007).

3. Science de la vie, théorie de I’évolution

- BOURGUIGNON André, L’ homme imprévu. Histoire naturelle de I’homme, t. 1, Paris, PUF,
1989.

- BoNE Edouard, « Evolution et émergence », in GREISCH Jean et FLORIVAL Ghislaine (dir.),
Création et événement autour de Jean Ladriére, Louvain-Paris, Peeters, 1996, p. 75-91.

- CHALINE Jean, Quoi de neuf aprés Darwin ? La théorie de [’évolution des espéces dans
tous ses états, Paris, Ellipses, 2006.

- CHANGEUX Jean-Pierre, Homme de vérité, Paris, Odile Jacob, 2004.

- CHANGEUX Jean-Pierre, L ’homme neuronal, Paris, Hachette-Littérature, 1983.

- CoBuUT Gérard, « Avant-propos », in CoBUT Gérard (dir.), Comprendre I’évolution 150 ans
apres Darwin, Bruxelles, De Boeck, 2009, p. 7-13.

- COHEN-TANNoOUDJI Gilles, Spiro Michel, La matiére-espace-temps. La logique des
particules élémentaires, Paris, Fayard, 1986.

- DARWIN Charles, L Origine des espéces au moyen de la sélection naturelle ou la lutte pour
[’existence dans la nature, 1.1, Paris, La Découverte/Maspero, 1983.

- DARWIN Charles, La Descendance de [’homme et la sélection sexuelle, Bruxelles,
Complexe, 1981.

- DENTON Michael, Evolution, une théorie en crise (trad. fse Nicolas Balbo), Paris,
Flammarion, 1992.

- DEVILLERS Charles, TINTANT Henri, Questions sur la théorie de I’évolution, vol 1, Paris,
PUF, 1996.

- DORTIER Jean-Frangois, L’ homme, cet étrange animal... Aux origines du langage, de la
culture et de la pensée, Auxerre, Sciences Humaines, 2004.

- EDELMAN Gerald-M., Biologie de la conscience (trad. fse d’Ana Gesrschenfeld), Paris,
Odile Jacob, 1992.

- FAES Hubert, « Evolutionnisme », Dictionnaire de la philosophie, Paris, Encyclopaedia
Universalis, Albin Michel, 2006, p. 724-726.

335



- FELTZ Bernard, « Introduction », in BOURGINE, Benoit, et coll., Darwinismes et spécificité
de [’humain, Louvain-la-Neuve, Harmattan/Academia, 2012, p. 5-10.

- FERRY Luc et VINCENT Jean-Didier, Qu est-ce que [’homme ? Sur les fondamentaux de la
biologie, Paris, Odile Jacob, 2000.

- GouLD Stephen-Jay, La Foire aux dinosaures. Réflexions sur [’histoire naturelle, Seuil,
Paris, 1993.

- HARING Hermann, « La théorie de 1’évolution, la mégathéorie de la pensée occidentale »,
in Concilium, n° 284, 2000, p. 27-40.

- HAWKING Stephen, Une breve histoire du temps. Du big bang aux trous noirs, Paris,
Flammarion, 2008.

- JACOB Francois, « Qu’est-ce que la vie ? », in MICHAUD Yves (dir.), Université de tous les
savoirs, vol. 1 : Qu’est-ce que la vie, Paris, Odile Jacob, 2000, p. 23-36.

- JEANNEROD Marc, La nature de [’esprit. Sciences cognitives et cerveau, Paris, Odile Jacob,
2002.

- LECOINTRE Guillaume (dir.), Guide critique de [’évolution, Paris, Belin, 2000.

- LESTIENNE Rémy, Les fils du temps. Causalité, entropie, devenir, Paris, CNRS, 2003.

- MAYR Ernst, Darwin et la pensée moderne de [’évolution, Paris, Odile Jacob, 1993.

- MILLER Kenneth R., A la recherche du Dieu de Darwin (trad. fse de Jean-Christophe
Napias), Paris, Presses de la Renaissance, 2009.

- REEVES Hubert, Poussieres d’étoiles, Paris, Seuil, 1994,

- REEVES Hubert, Chroniques des atomes et des galaxies, Paris, Seuil, 2007.

- TATTERSALL lan, L’émergence de [’homme. Essai sur [’évolution et [’unicité humaine,
Paris, Gallimard, 1998.

- TEILHARD DE CHARDIN Pierre, Le Phénomeéne humain, Euvres, t. 1, Paris, Seuil, 1948.

- TINTANT Henri, « L’Homme devant 1’évolution biologique », in Les Cahiers de I’Institut
Catholique de Lyon, n° 9, 1982, p. 9-30.

- WEINBERG Steven, Les Trois Premieres minutes de | 'univers, Paris, Seuil, 1978.

- http://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Richard_Goldschmidt&oldid=75356348

4. Epistémologie, philosophie des sciences, théologie

- ARMAND Georges, « Hasard », in Connaitre, n° 25 (janvier 2007), p. 48-61.

- BouLNois Olivier, « Création, contingence et singularité, de Thomas d’Aquin a Duns
Scot », in GREISCH Jean, FLORIVAL Ghislaine (dir.), Création et événement autour de Jean

Ladriere, Louvain-Paris, Peeters, 1996, p. 3-20.
336



- BERGERET Rémy, A [’écoute de la science, le pape Jean-Paul 1, Paris, Aubin, 2001.

- CHANGEUX Jean-Pierre, RICOEUR Paul, Ce qui nous fait penser. La nature et la Régle,
Paris, Odile Jacob, 2000.

- CLAVIER Paul, Qu est-ce que le créationnisme ?, Paris, Vrin, 2012.

- DELsoL Michel et alii, « Le hasard et la sélection expliquent-ils 1’évolution ? Biologie ou
métaphysique », in Laval théologique et philosophique, vol. 50, n° 1 (1994), p. 7-41.

- DELsoL Michel, «Le hasard dans la nature et son "sel” épistémologique dans les
phylogenéses de 1’évolution biologique », in Laval théologique et philosophique, vol. 61, n°
3(2005), p. 429-461.

- DELsSoL Michel, Darwin, le hasard et Dieu, Paris, Vrin, 2007.

- DEMARET Jacques, « L’univers, la physique et ’homme », in Création et salut, Bruxelles,
Faculteés universitaires Saint-Louis, 1989, p. 45-84.

- EXBRAYAT Jean-Marie, GABELLIERI Emmanuel, «Entre science et théologie, quelle
philosophie de la nature ? », in EXBRAYAT Jean-Marie, GABELLIERI Emmanuel (dir.), Nature
et création entre science et théologie, Paris, J. Vrin, 2006, p. 3-7.

- EUVE Frangois, Science, Foi, Sagesse. Faut-il parler de convergence ?, Paris, Atelier-éd.
Ouvriéres, 2004.

- EUVE Frangois, « Pour une théologie de 1I’Evolution », in Etudes, t. 404, n° 3 (2006), p.
339-350.

- EuvE Frangois, Darwin et le christianisme. Vrais et faux débats, Paris, Buchet/Chastel,
2009.

- EuVE Francois, « Le quadruple défi darwinien », in Etudes, t. 411 (novembre 2009), p.
485-496.

- EuVE Francois, « Darwinisme et religion : Aspects théologiques », RTL, n° 40 (2009),
p. 490-499.
- EuVE Francois, « L’avenir de la théologie dans un monde scientifique », in RSR, t. 98, n° 3

(2010), p. 293-303.

- EUVE Frangois, «L’ame revisitée par 1’évolution », in BOURGINE Benoit et al.,
Darwinismes et spécificité de |’humain, Louvain-la-Neuve, Harmattan-Academia, 2012, p.
117-127.

- FACCHINI Fiorenzo, Les défis de [’évolution. Harmonie entre science et foi, Paris, Cerf,
2009.

- FELTZ Bernard, La science et le vivant. Introduction a la philosophie des sciences de la vie,

Bruxelles, De Boeck Université, 2002.
337



- GAGNON Philippe, « Contenu, enjeux et diversité des acceptions de 1’Intelligent Design en
contexte étasunien », in Connaitre, n° 26-27 (septembre 2007), p. 9-40.

- GANoczy Alexandre, Dieu, [’'Homme et la Nature. Théologie, mystique et sciences de la
nature, Paris, Cerf, 1995.

- GANoczy Alexandre, « Cerveau et conscience en anthropologie théologique », in RSR, t.
92, n° 3 (2004), p. 349-381.

- GaNoczy Alexandre, Christianisme et neurosciences. Pour une théologie de [’animal
humain, Paris, Odile Jacob, 2008.

- GAYON Jean, Darwin et [’apres-Darwin. Une histoire d’hypothese de la sélection
naturelle, Paris, Kimé, 1992.

- GAYON Jean, « La théorie de 1’évolution : que signifie "darwinisme” aujourd’hui ? », in
MicHAUD Yves (dir.), Université de tous les savoirs, vol. 1, Paris, Odile Jacob, 2000, p. 204-
214.

- GIBERT Pierre, L inconnue du commencement, Paris, Seuil, 2007.

- GILSON Etienne, D’Aristote a Darwin et retour. Essai sur quelques constantes de la
biophilosophie, Paris, Vrin, 2006.

- GROENEN Marc, « J’en appelle a un réexamen de notre humanité », propos recueillis par
M. LEGROS, in Philosophie Magazine, n° 35 (décembre 2009/janvier 2010), p. 48.

- GUITTON Jean, BoGDANOV Grichka, BoGgDANOV Igor, Dieu et la science. Vers le
matérialisme, Paris, Grasset & Fasquelle, 1991.

- GUYENOT Emile, Les sciences de la vie aux XVII® et XVIII® siécles. L’idée de I’évolution,
Paris, Albin Michel, 1941.

- HAUGHT John, « La science et la quéte de la finalité cosmique », in Revue théologie de
Louvain, n°® 40 (2009), p. 466-479.
- HAuGHT John, «Théologie, information et cosmologie : spécificité humaine apres

Darwin », in BOURGINE et al., Darwinismes et spécificité de |’humain, Louvain-la-Neuve,
Harmattan-Academia, 2012, p. 51-66.
- HENRI-RoOuUsSEAU Olivier, Darwin et ses héritiers. Au-dela des querelles, Perpignan,
Artége, 2009.
- JACQUARD Albert, Voici le temps du monde fini, Paris, Seuil, 1991.
- JACQUARD Albert, La Iégende de la vie, Paris, Flammarion, 1992.
- JACQUARD Albert, Dieu ?, Paris, Stock-Bayard, 2003.
- JAHAE Raymond, « Rapport entre foi chrétienne et sciences modernes de la nature », in La
D.C, n° 2420 (15 mars 2009), p. 292-298.

338



- JONAS Hans, Evolution et liberté, Payot & Rivages, Paris, 2005.

- KoNINck DE Thomas, « La science et Dieu », in Laval théologique et philosophique, vol.
50, n° 1, 1994, p. 43-60.

- LACHIESE-REY Marc, « Les origines », in RSR, n° 81, 4, 1993, p. 539-557.

- LAMBERT Dominique, Sciences et théologie. Les figures d’'un dialogue, Bruxelles, Lessius,
1999.

- LAMBERT Dominique, « Teilhard et la Bible », in MIEs, Francois (éd.), Bible et sciences.
Déchiffrer ['univers, Bruxelles, Lessius, 2002, p. 125-156.

- LE PICHON Xavier, Aux racines de 1’homme. De [’homme a l’amour, Paris, Presses de la
Renaissance, 1997.

- MAGNIN Thierry, Entre science et religion. Quéte de sens dans le monde présent, Monaco,
Rocher, 1998.

- MINoIS Georges, L Eglise et la science. Histoire d’'un malentendu, t. 2 : De Galilée a Jean-
Paul 1, Paris, Fayard, 1991.

- MoNoD Jacques, Le hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie nouvelle de la biologie
moderne, Paris, Seuil, 1970.

- MONTENAT Christian, PLATEAUX Luc, Roux Pascal, Pour lire la création dans [’évolution,
Paris, Cerf, 1984.

- MORREN Lucien, « L’influence de la science et de la technologie sur I’image de ’homme
et du monde », in POUPARD Paul, (dir.), Science et Foi, Tournai, Desclée International, 1982,
p. 71-86.

- MOSCHETTA Jean-Marc, « La théologie naturelle de John Haught : vers une métaphysique
du futur ? », in ScienceLib-Intersection, Toulouse, Marsenne, vol. 1 (juin 2011), p. 123-142.
- PELT Jean-Marie, Dieu de ['univers. Science et foi, Paris, Fayard, 1995.

- PoppPeR Karl, La logique de la découverte scientifique, Paris, Payot, 1973.

- PRIGOGINE llya, STENGERS Isabelle, La nouvelle alliance. Métamorphose de la science,
Paris, Gallimard, 1979.

- RAHNER Karl, Science, évolution et pensée chrétienne. Théologie et science, christologie et
évolution, Paris, DDB, 1967.

- Ruiz DE LA PERA Juan-Luis « Mental, cerveaux, machines », in Communio, t. XII, 3 (mai-
juin 1987), p. 60-76.

339



- SOUCHARD Bertrand, « Temps, espace et hasard dans la notion de création matérielle », in
EXBRAYAT Jean-Marie, GABELLIERI Emmanuel (dir.), Nature et création entre science et
théologie, Paris, J. Vrin, 2006, p. 109-154.

- SIEGWALT Gerard, « Science et foi et le principe de causalité », in Laval théologique et
philosophique, vol. 57, n° 1 (2001), p. 109-120.

- TORT Patrick, Le Darwin et le darwinisme, Paris, PUF, 2005.

5. Philosophie, anthropologie

- ARENDT Hannah, Condition de ['homme moderne, Paris, Calmann-Lévy, 1961.

- ARISTOTE, Physique, Livre I, 192 b, 21-23.

- CLAVIER Paul, Ex Nihilo, vol. 1. L’introduction en philosophie du concept de création,
Paris, Hermann, 2011.

- CONCHE Marcel, L aléatoire, Villers-sur-Mer, Mégare, 1990.

- DEvOS Pierre, « Qu’est-ce qui nous rend humain ? », BOURGINE Benoit et al, Darwinismes
et spécificité de I’humain, Louvain-la-Neuve, Harmattan-Academia, 2012, p. 31-39.

- JANKELEVITCH Vladimir, Le pardon, Paris, Beauchesne, 1967.

- LADRIERE Jean, « La finalité. Exposé introductif », in Revue d’éthique et de théologie
morale « Le Supplément », n® 205 (juin 1998), p. 11-37.

- LEVINAS Emmanuel, Humanisme de I’autre, Saint Clément de Riviére, Fata Morgana,
1972.

- LEvINAS Emmanuel, Ethique et infini. Dialogue avec Philippe Nemo, Paris, Fayard, 1982.
- LEVINAS Emmanuel, 4 [’heure des nations, Paris, Minuit, 1988.

- LEVINAS Emmanuel, Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence, Malesherbes, Maury-
Impimeur, 2011.

- MAGNIN Thierry, Quel Dieu pour un monde scientifique ?, Paris, Nouvelle Cité, 1993.

- MAGNIN Thierry, Devenir soi a la lumiere de la science et de la Bible, Paris, Presses de la
Renaissance, 2004.

- MoRIN Edgar, « Au-dela du déterminisme : le dialogue de 1’ordre et du désordre », in La
querelle du déterminisme, Paris, Gallimard, 1990, p. 79-101.

- NDAYI1zIGIYE Thaddée, L anthropologie biblique sous [’éclairage de la philosophie de
Ualtérité selon Emmanuel Levinas. Essai d’analyse, Peter Lang, Bern-Berlin-Frankfurt/M.-
New York-Paris-Wien, 1997.

340



- Pic Emmanuel, Aux origines des concepts de personne et de communauté. Comment
envisager aujourd’hui une théologie personnaliste ?, Paris, L’Harmattan, 2010.

- RiIcoeUR Paul, Philosophie de la volonté, t. 11, Finitude et culpabilité, Paris, Aubier, 1988,
p. 309-310).

- RICOEUR Paul, La mémoire, [ ’histoire, [’oubli, Paris, Seuil, 2000.

- THEVENOT Xavier, La bioéthique, Paris, Bayard, 1989.

6. Exégése, théologie biblique

- ABECASSIS Armand, A Bible ouverte, Paris, Albin Michel, 1991.

- AUGUSTIN, De genesi ad litteram liber imperfectus, V, 23,45, DDB, 1972.

-Auzou Georges, Au commencement Dieu créa le monde. L histoire et la foi, Paris, Cerf,
1973.

- BEAucAMP Emile, La Bible et le sens religieux de [ 'univers, Paris, Cerf, 1959.

- BEAucHAMP Paul, « Création. Théologie biblique », in LACOsTE Jean-Yves (dir.), DCT,
Paris, PUF, p. 283-285.

- BEAucHAMP Paul, Création et séparation. Etude exégétique du chapitre premier de la
Genese, Paris, Cerf, 2005.

- CASTEL Francgois, Commencements, Paris, Centurion, 1985.

- DuPONT-SOMMER André, « La science hébraique antique », in TATON René (dir.), Histoire
générale des sciences : t. 1, La science antique et médiévale. Des origines a 1450, Paris,
PUF, 1994.

- FAIVRE Daniel, Précis d’anthropologie biblique. Image de I’ Homme, Paris, L’Harmatthan,
2000.

- GELIN Albert, L ’homme selon la Bible, Paris, Ligel, 1968.

- GIBERT Pierre, « Fondements bibliques », in LACOSTE Jean-Yves (dir.), Histoire de la
théologie, Paris, Seuil, 2009, p. 11-50.

- GISEL Pierre, La Création. Essai sur la liberté et la nécessité, I’histoire et la loi, [’homme,
le mal et Dieu, Genéve, Labor et Fides, 2° éd., 1987.

- JEREMIAS Joachim, Théologie du nouveau testament, Paris, Cerf, 1973.

- KEHL Medard, « Et Dieu vit que cela était bon ». Une théologie de la création (trad. fse de
Joseph Hoffman), Paris, Cerf, 2008.

- KLAINE Roger, Le destin de ['univers, Vol 1 : Le destin de ['univers selon les écrits

bibliques d’avant notre éere, Paris, Cerf, 2000.

341



- LACOCQUE André, « Lézardes dans le mur », in Penser la Bible, Paris, Seuil, 1998, p. 19-
53.

- LAFOND Gérard, L éveil du regard. Origine et destinée de la création, Paris, Lethielleux,
2010.

- LEVEQUE Jacques, Job et son Dieu, t. 2 : Essai d’exégése et de théologie biblique, Paris, J.
Gabalda et C**, 1970.

- Lys Daniel, Nephesh. Histoire de [’ame dans la révélation d’Israél au sein des religions
proche-orientales, Paris, PUF., 1958.

- Lvs, Daniel, La chair dans [’Ancien testament. Basdr, Paris, éd. Universitaires, 1967.

- MARX A, « Genese 1, 1-2,4a », in Ph. CARDON (dir.), Dieu, le monde et [’homme. Hasard
ou projet ?, Paris, O.E.I.L, 1988.

- MARTIN-ACHARD Robert, Et Dieu crée le ciel et la terre, Genéve, Labor et Fides, 1979.

- MOINGT Joseph, « L’imprescriptible fondement », in Pardonner, Bruxelles, Publications
des Facultés universitaires Saint-Louis, 1994, p. 89-103.

- Nouis Antoine, L’aujourd’hui de la création. Lecture actualisée du récit des
commencements, Paris, Lyon, Les Bergers et les Mages, Réveil-Publications, 2002.

- RAD von Gerhard, Théologie de [’Ancien Testament, vol 1: Théologie des traditions
historiques d’Israél, Geneve, Labor et Fides, 1963.

- RAD von Gerhard, Théologie de 1’Ancien Testament, vol 2. Théologie des traditions
prophétiques d’Israél, Genéve, Labor et Fides, 1972.

- TRESMONTANT Claude, Essai sur la pensée hébraique, Paris, Cerf, 1956.

- TRUBLET Jacques, « La science dans la Bible. Méthode et résultats », in MIES Francois
(dir.), Bible et sciences. Déchiffrer [ 'univers, Bruxelles, Lessius, 2002, p. 11-59.

- VERMEYLEN Jacques, Le Dieu de la promesse et le Dieu de I’Alliance, Paris, Cerf, 1985.

- VERMEYLEN Jacques, « Les représentations du cosmos dans la Bible hébraique », in MIES
Francois (dir.), Bible et sciences. Déchiffrer [ 'univers, Bruxelles, Lessius, 2002, p. 596-102.
- WENIN André, L’ homme biblique. Anthropologie et éthique dans le Premier Testament,
Paris, Cerf, 1995.

- WENIN André, D’Adam a Abraham ou les errances de [’humain ou les errances de
[’humain. Lectures de Genése 1,1-12,4, Paris, Cerf, 2007.

- WENIN André, La Bible ou la Bible surmontée, Paris, DDB, 2008.

- WOLFF Hans-Walter, Anthropologie de ’Ancien Testament (trad. fse d’Etienne de Peyer),
Geneve, Labor et Fides, 1974.

342



- ZIMMERLI Walther, Esquisse d’une théologie de [’Ancien Testament (trad. fse d’Irénée
Saint-Arnaud), Paris, Cerf-Fides, 1990.

7. Théologie fondamentale, théologie de la creation

- BAUMGARTNER Charles, Le péché originel et la mort dans saint Paul, Paris, Desclée, 1969.
- BERNARD Marie-Christine, Les fondamentaux de la foi chrétienne. Une énergie spirituelle
de terre et de ciel, Paris, Presses de la Renaissance, 2009.

- BEAUDE Marguerite, Théologie du temps : le temps comme référence et la vie du royaume
de Dieu, Paris, Cerf, 1991.

- BUHLER Pierre, « L’étre humain — a I’image de Dieu. Essai d’explication dogmatique », in
BUHLER Pierre (dir.), Humain a I’Image de Dieu. La théologie et les sciences humaines face
au probléeme de I’anthropologie, Genéve, Labor et Fides, 1989, p. 261-283.

- CANGH van Jean-Marie, « Temps et eschatologie dans I’ Ancien Testament », LEUBA Jean-
Louis (dir.), Temps et eschatologie. Données bibliques et problématiques contemporaines,
Paris, Cerf, 1994, p. 17-53.

- CERBELAUD Dominique, « La création ex nihilo en question », in RT, t. 90 (1990), p. 358-
359.

- CERBELAUD Dominique, « Création et décimation: perspectives théologiques », in
EXBRAYAT Jean-Marie, GABELLIERI Emmanuel (dir.), Nature et création entre science et
théologie, Paris, J. Vrin, 2006, p. 55-75.

- DAUTAIS Philippe, Le cheminement de I’homme selon la Bible, Paris, DDB, 2009.

- DUBARLE André-Marie, Le péché originel. Perspectives théologiques, Paris, Cerf, 1983.

- Duquoc Christian, « Introduction a la problématique de 1’anthropologie », BUHLER Pierre
(dir.), Humain a I’'Image de Dieu. La théologie et les sciences humaines face au probléme de
I’anthropologie, Genéve, Labor et Fides, 1989, p. 17-26.

- DURRWELL Francois-Xavier, Le Pere. Dieu en son mystere, Paris, Cerf, 1987.

- EUVE Francois, Penser la création comme jeu, Paris, Cerf, 2000.

- EuVE Francois, « La théologie face a Darwin », in Studia Bobolanum, n° 4 (2009), p. 21-
36.

- EUuVE Frangois, « Théologie de la création et science moderne », in F. EUVE, B. CHOLVY et
J. ALEXANDRE (dir.), L action créatrice. Ce qu’en dit la théologie, Paris, DDB, 2012, p.
109-132.

- GALOT Jean, « Dynamisme de I’Incarnation. Au-dela de la formule de Chalcédoine », in

NRT (mars 1971).
343



- GANocCzY Alexandre, Homme créateur, Dieu créateur (trad. fse d’A. Liefooghe), Paris,
Cerf, 1979.
- GANOczy Alexandre, La Trinité créatrice. Synergie en théologie, Paris, Cerf, 2003.

- GESCHE Adolphe, «Un secret de salut caché dans le cosmos ? », in Creéation et salut,
Bruxelles, Facultés universitaires Saint-Louis, 1989, p. 13-43.

- GESCHE Adolphe, Dieu pour penser, t. IV, Le Cosmos, Paris, Cerf, 1994.

- GESCHE Adolphe, Dieu pour penser, t. VI, Le Christ, Paris, Cerf, 2001.

- GESCHE Adolphe, Dieu pour penser, t. VI, Le sens, Paris, Cerf, 2003.

- GIBERT Pierre, « Création, histoire et salut. Le rapport des origines de 1’univers dans la
Bible aux origines de I’histoire d’Israél », in Création et salut, Bruxelles, Facultés
universitaires Saint-Louis, 1989, p. 85-104.

- GIBERT Pierre, « La pluralité des concepts de création », in Etudes, t. 3766, n° 6 (juin
1992), p. 811-816.

- GISEL Pierre, « Sens et savoir du monde. Quel discours théologique sur la création ? », in
Laval théologique et philosophique, vol. 52, n° 2 (1996), p. 355-364.

- GISEL Pierre, « Un salut inscrit dans la création », in Création et salut, Bruxelles, Facultés
universitaires Saint-Louis, 1989, p. 121-161.

- GREISCH Jean, « Création et événement. A la recherche d’un nouveau paradigme », in
GREISCH Jean, FLORIVAL Ghislaine (dir.), Création et événement autour de Jean Ladriére,
Parsi-Louvain, Peeters, 1996, p. 297-323.

- GRELOT Pierre, « Homme qui es-tu », in Cahiers Evangile, n° 4 (1973).

- HALL Douglas-John, Etre image de Dieu. Le stewardship de [’humain dans la création
(trad. fse de Louis Vaillancourt), Paris, Cerf, 1998.

- HAMMAN Adalbert-Gautier, L’homme, image de Dieu. Essai d’une anthropologie
chrétienne dans ['Eglise des cing premiers siécles, Paris, Desclée, 1987.

- HuBAUT Michel, Le pardon. Ses dimensions humaines et spirituelles, Paris, DDB, 2007.

- KA MANA, Christ d’Afiique. Enjeux de la foi africaine en Jésus-Christ, Paris, Karthala,
1994,

- KUNG Hans, Petit traité du commencement de toutes choses, Paris, Seuil, 2005.

- LONGCHAMP Jean-Pierre, La création du monde, Paris, DDB, 1990.

- Lossky Vladimir, Essai sur la théologie mystique de [’Eglise d’Orient, Paris, Cerf, 1990.

- MoLTMANN Jirgen, Dieu dans la création. Traité écologique de la création, Paris, Cerf,
1988.

344



- MOLTMANN Jlrgen, Le rire de ['univers. Traité du christianisme écologique, Paris, Cerf,
2004,

- PESCH Otto-Hermann, « L’amour », in EICHER Peter (dir.), Nouveau Dictionnaire de
Théologie (trad. fse de Bernard Lauret), Paris, Cerf, 1996.

- PINCKAERS Servais, « Le théme de I’image de Dieu en ’homme et 1’anthropologie », in
BUHLER Pierre (dir.), Humain a 'Image de Dieu. La théologie et les sciences humaines face
au probleme de I’anthropologie, Genéve, Labor et Fides, 1989, p. 147-163.

- RATZINGER Joseph, Voici quel est notre Dieu. Croire et vivre aujourd hui. Conversations
avec Peter Seewald (trad. fse de Joseph Burckel), Paris, Plon-Mame, 2001.

- RENAUDIN Hervé, Voici [’homme. La perspective de [’anthropologie théologique, Paris,
Mame, 1993.

- RICOEUR Paul, « Penser la Création », in Penser la Bible, Paris, Seuil, 1998, p. 57-102.

- Ruiz be LA PERNA Juan-Luis, Imagen de Dios. Antropologia teol6gica fundamental,
Santander, Sal Terrae, 1988.

- Ruiz bE LA PERA Juan-Luis, Teologia de la creacion, Santander, Sal Terrae, 1988.

- TEILHARD DE CHARDIN Pierre, Le Phénoméne humain, 1, Paris, Seuil, 1955.

- TEILHARD DE CHARDIN Pierre, « Note sur quelques représentations historiques possibles
du péché originel », in Euvres, t. X, Paris, Seuil, 1969.

- THEOBALD Christoph, « La théologie de la création en question », in RSR, t. 81, n° 4
(1993), p. 613-641.

- THEOBALD Christoph et alii, L univers n’est pas sourd. Pour un nouveau rapport sciences
et foi, Paris, Bayard, 2006.

- THEOBALD, Transmettre un Evangile de liberté, Paris, Bayard, 2007.

- THEOBALD Christoph, Le christianisme comme style. Une maniere de faire de la théologie
en postmodernité, Paris, Cerf, 2007.

- THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, t. 1, Paris, Cerf (Euvre de saint Thomas d’Aquin),
1984.

- TILLARD Jean-Marie, « Théologie et vie ecclésiale », in B. LAURET et F. REFOULE,
Initiation a la théologie. Introduction, tome I, Paris, Cerf, 1982.

- WERBICK Jurgen, « Histoire/Action de Dieu», in EICHER Peter (dir.), Nouveau
Dictionnaire de Théologie (trad. fse de Bernard Lauret), Paris, Cerf, 1996, p. 403-413.

345



